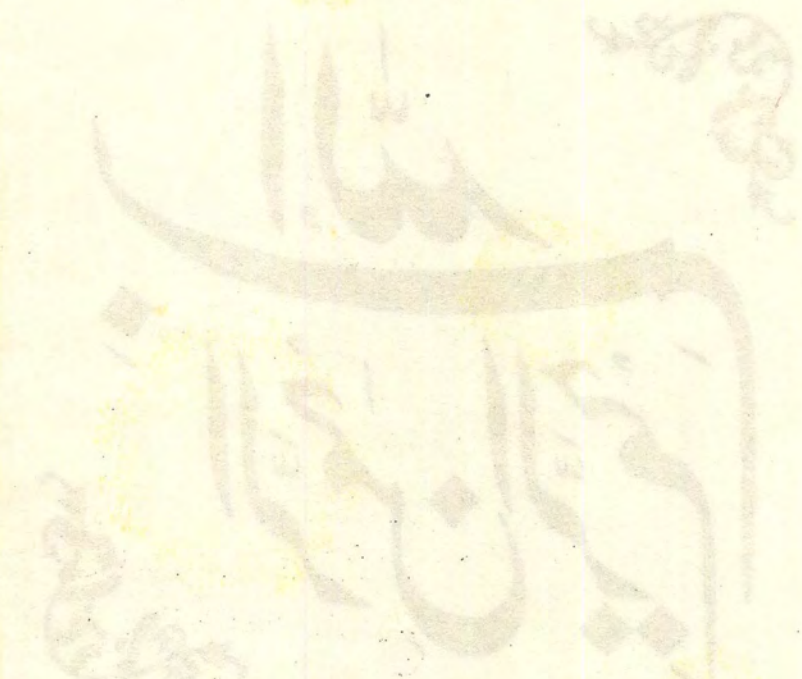




الله  
الْأَكْرَمُ الْأَحْمَمُ



واصف علی واصف

گفتگو-2

کاشف پبلی کمپنی

301-A جوہر ٹاؤن، لاہور

جملہ حقوق حفظ ہیں

نام کتاب گفتگو-2

مصنف علی واصف

قیمت

ناشر  
کاشف پبلیکیشنز

لے جوہر تاؤن لاہور

شامل پین فٹھا

A-1085

ڈھلتا رہا خیال مرا حرف و صوت میں  
تکلیل جاں کے بعد ملا گوہر سخن

(واصف علی و اصف)

لهم إني أنت معلم

أنت أعلم بكتابك

أنت أعلم بآياتك

أنت أعلم بآياتك

# فہرست

[1]

| نمبر شمار | سوال                                                                                                                        | صفنمبر |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1         | اگر کوئی شخص ہم سے دعا کے لیے کہے تو ہمیں کیا کرنا چاہیے؟                                                                   | 25     |
| 2         | زندگی کی حقیقت اور کائنات کے جو راز ہیں انہیں راز کیوں رکھا گیا ہے اور یہ راز صرف چند لوگوں پر ہی کیوں مکشف کیے جاتے ہیں؟   | 35     |
| 3         | دنیا میں تو کئی مذاہب موجود ہیں مگر.....                                                                                    | 39     |
| 4         | اگر ایک شخص مسلمان کے گھر پیدا ہو گیا تو وہ مسلمان ہے اور ہندو کے گھر پیدا ہو گیا تو وہ ہندو ہے۔ اس کے متعلق وضاحت فرمادیں۔ | 40     |
| 5         | ذکرِ الہی کی مقدار کیا ہے؟                                                                                                  | 49     |
| 6         | اپنی ذات کے ساتھ Sincere کیسے ہوا جاسکتا ہے؟                                                                                | 51     |
| 7         | سید میں اور عام مسلمان میں کیا فرق ہے؟                                                                                      | 55     |
| 8         | کسی نعمت کا یا کسی شخص کا شکر یہ ادا کرنے کا سب سے اچھا طریقہ کیا ہے؟                                                       | 56     |

58      جو آدمی احسان فراموش ہوا س کے ساتھ بہتر سلوک کرنے  
والے کے لیے کیا حکم ہے؟

## [2]

- 67      اللہ تعالیٰ کی مرضی کے بغیر کوئی کام نہیں ہو سکتا اور اگر اللہ  
چاہے تو ہر جگہ اس کا حکم نافذ ہو سکتا ہے مگر ایسا نہیں ہے۔ کیا  
یہ اس کی رضاۓ اور رضاۓ کیا مراد ہے؟
- 75      کیا ہر شخص کے لیے تسلیم و رضا کا راستہ ایک ہی ہے یا ہر شخص  
کے لیے اللہ تعالیٰ نے الگ الگ راستے بنائے ہیں؟
- 78      کیا اللہ تعالیٰ سے ہمارا تعلق انفرادی ہے؟
- 79      کیا معاشرے کی تغیر فرد سے شروع ہوتی ہے؟
- 80      ایسا کیوں ہوتا ہے کہ معاشرے کو دیدہ ور کے لیے ہزاروں  
سال منتظر ہنا پڑتا ہے؟
- 80      اللہ تعالیٰ سمیع بھی ہے اور مجیب بھی، سنتا بھی ہے اور جواب  
بھی دیتا ہے، ہم <sup>اعمال</sup> میں تو مانگتے ہیں۔ مگر جواب کے اعتبار  
سے اس کو بہت کم پہچانتے ہیں۔
- 82      دین میں بہت سی باتیں ایسی ہیں جو منطق پر پوری نہیں اترتی  
لیکن ہم انہیں بحیثیت مسلمان مانتے ہیں، اس کیوضاحت  
فرمادیں۔

- 83 جب اللہ تعالیٰ نے جانے کی صلاحیت دی ہے تو پھر جانا 8  
اور ماننا آپس میں لکھا کیوں جاتے ہیں؟
- 84 اپنے آپ کی پہچان کیسے ہوتی ہے؟ 9
- 85 اس صدی میں میں اکنامکس نے انسان کو بچایا ہے۔ کیا یہ 10  
بات صحیح ہے؟
- 86 ارواح کے متعلق فرمائیں۔ کیا رو جیں ہوتی ہیں؟ 11
- 87 اللہ تعالیٰ Introduce کس نے کرایا ہے؟ 12
- 88 فوت ہونے کا خوف دل سے کیوں نہیں نکلتا؟ 13
- 91 غیر اللہ کیا ہے اور کیا غیر اللہ سے محبت روا ہے؟ 14
- 93 حضرت یعقوب ﷺ کی حضرت یوسف ﷺ سے پدری محبت 15  
پر روشنی ڈالیں۔

[3]

- 101 آج کل جو کابل کے حالات ہیں ان کے بارے میں کچھ 1  
فرمائیے۔
- 102 حضور پاک ﷺ کا رشتہ کس نے تلاش کیا تھا اور اس زمانے میں 2  
نکاح کس نے پڑھایا تھا؟
- 105 انسان دوسرے کو تبلیغ کرتا ہے مگر اس پر اثر نہیں ہوتا تو ایسی تاثیر 3  
نہ ہونے کی کیا وجہ ہے؟

- 114 جناب میں اپنے بھائی کی بیماری کی وجہ سے بہت فکرمند ہوں۔ 4
- 118 آپ نے فرمایا تھا کہ جناب دس باتیں صحیح بتاتے ہیں لیکن 5  
گیارہوں باتیں میں دھوکا دے جاتے ہیں۔ کیا یہ چیز ان  
کی فطرت میں ہے؟
- 121 مؤکلات کیا ہوتے ہیں؟ 6
- 123 بزرگانِ دین کے واقعات کے سلسلے میں بعض اوقات بڑی 7  
غیر مستند اور ناقابلِ یقین باتیں پڑھنے اور سننے میں آتی ہیں۔
- 125 کیا ہم خدا کو جان سکتے ہیں؟ 8
- 127 سائنس کی رو سے ذہن میں خیال آتا ہے جب کہ دین میں 9  
دل میں دل کا ذکر زیادہ ہے۔

[4]

- 137 کوئی اس طرح کی جامع وضاحت فرمائیں کہ عبادت کا 1  
مفہوم بھی سمجھا جائے اور ہم اسے اپنی ذاتی زندگی میں  
آسانی سے نافذ بھی کر سکیں!
- 164 اللہ نے انسان کو اپنی فطرت کے مطابق بنایا ہے۔ اس فطرت 2  
کے اندر رہ کر عبادت کرنے کا کیا مفہوم ہے؟
- 166 قرآن مجید میں مختلف جگہوں پر اللہ تعالیٰ کا بیان پوری طرح 3  
سمجھ میں نہیں آتا۔ اس میں کیا حکمت پوشیدہ ہے؟

4 اپنی ذات کو سمجھنے کے لیے کائنات کو سمجھنا کیوں ضروری ہے؟ 172

[5]

1 میں یہ جاننا چاہتا ہوں کہ عید میلاد النبی ﷺ جو آج کل مناتے 181  
ہیں اس کی ابتداء کب سے ہوئی اور کیا اس طرح سے منانا صحیح ہے؟

[6]

1 صوفیاء میں ایک بڑا مشہور نظریہ "وحدت الوجود" ہے۔ یہ سمجھ میں نہیں آتا۔ 207  
2 وحدت الوجود کے ضمن میں حضور پاک ﷺ کے مقامات پر مختلف بیان ہیں اور خود فرمایا گیا ہے کہ انا بشر مثلکم اصل علم کیا ہے؟ 217  
3 واردات کا علم کیسے آتا ہے؟ 220  
4 واردات کا علم کیسے آتا ہے؟ 222

[7]

1 براہ مہربانی ذکر کے بارے میں کچھ فرمادیں۔ 231

- آپ نے فرمایا ہے کہ ذکر کے بعد دعائیں کرنی چاہیے۔ 2  
 جب کہ دعا مانگنے کی تاکید بھی کی گئی ہے۔
- موت کا وقت مقرر ہے لیکن ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ سے  
 زندگی عطا فرماتو کیا دعا سے زندگی بڑھ جاتی ہے؟ 3
- حکم یہ ہے کہ ذکر میں گم ہو جائیں لیکن اس زمانے میں ہم یہ  
 کیسے کر سکتے ہیں؟ 4
- کیا فقیر بننے کی خواہش کا انلہار کرنا چاہیے یا کوشش کرنی  
 چاہیے؟ 5

[8]

- ہمیں اس بات کا فکر لگ رہتا ہے کہ پاکستان کا کیا بنے گا؟ 1
- صلاحیت کی تعریف کیا ہے؟ 2
- کیا پلانگ کرنی چاہیے؟ 3
- کیا ماننے والے اور چاہنے والے کے فرائض مختلف ہوتے ہیں؟ 4
- کہتے ہیں کہ سنگت بدلتی چاہیے؟ 5
- عطاؤ کیا ہوتی ہے؟ 6

•••

## عرضِ حال

لب پا آ کر رہ گئی ہے عرضِ حال  
 کیا کرے خورشید سے ذرہ سوال  
 (واصف علی واصف)

واصف صاحبؒ کی گفتگو کی محفل کا جب اختتام ہو جاتا تو محفل کے  
 شرکاء کو اپنے اپنے گھر جانے کی اجازت مل جاتی مگر صرف چند اصحاب وہاں  
 سے روانہ ہوتے اور باقی لوگ اسی طرح سر جھکائے اور زبان بند کیے اپنی  
 کیفیت میں سرشار بیٹھے رہتے۔ دیکھنے والے کو صاف نظر آتا کہ گفتگو کی  
 تاثیر نے وہ جادو کیا ہے کہ پاؤں پناز بخیر کے زمین کے ساتھ جکڑے گئے  
 ہیں۔ اس صورت حال کو بھانپ کر قبلہ واصف صاحبؒ فرد افراد اس سے  
 کچھ گفتگو کرتے تھے، کوئی بات پوچھ لیتے یا گھر واپس جانے کے لیے سواری کے  
 بارے میں دریافت کرتے۔ یوں ایک ایک کر کے سب کو روانہ کرتے۔ محفل  
 کی گفتگو سے پیدا ہونے والی وارثی کو جنون بننے سے پہلے ہی آپ اس کی  
 ترفع اور تشفی فرمادیتے۔ اس طرح کا منظر بہت ہی عرصہ بعد دیکھنے میں آیا  
 تھا، ایسا منظر جس نے لاہور کی ادبی، علمی اور روحانی فضا کو مغطر اور منور کر دیا

تھا۔ ان کا علم اس قدر بے کراں تھا کہ بعض اوقات خود ان کو دشواری پیش آتی تھی کہ اس لذتی بارش کے کس کس حصے کو چھپائیں اور کس کو بیان کریں کیونکہ انہیں سامعین کے ظرف اور ضرورت کا مکمل احساس ہوتا تھا۔ ان کی سب سے بڑی کوشش یہ ہوتی تھی کہ علم بیان کرنے کے دوران انہیں ذات اور اپنے مقام کو مکمل اخفاء میں رکھیں اور اس میں وہ بہت حد تک کامیاب تھے۔ مگر روشی اور خوبصورتی کو کون روک سکتا ہے۔ لوگ جو حق در جو حق تلاش علم کے لیے آنکھتے۔ انہوں نے اس علم کا زیادہ تر وہ حصہ بیان کیا ہے جس کے بیان کرنے سے اللہ کی مخلوق کی مشکل حل ہو جائے۔ فرمایا کرتے تھے کہ ایسا سوال کرو جس کا جواب کسی کتاب سے نہ مل سکے اور پھر جواب بھی ایسا دیا کرتے تھے جو کسی اور کتاب میں اس صورت سے ابھی تک نہیں آسکا۔ ان کی حد درجہ کوشش یہ ہوتی تھی کہ جواب مختصر ہو، الفاظ سادہ ہوں اور ایک ایک نقطے کی وضاحت ہوتا کہ ابلاغ ہر سطح کے ذہن تک بغیر کسی وقت کے ہو سکے۔ وہ یہ سب کچھ اس لیے کرتے تھے کیونکہ آپ کافرمان تھا کہ جب کوئی شخص ایک سوال پوچھتا ہے تو دراصل یہ سوال صرف اس کا ذاتی سوال ہی نہیں ہوتا بلکہ ہزاروں لاکھوں دوسرے انسانوں کو بھی اس وقت کا سامنا ہوتا ہے۔ آپ کی گفتگو کی محفل میں خاص اور با اذن اصحاب شریک ہوتے تھے اس لیے سوالات گونا گوں اور وسیع پس منظر کے حامل ہوا کرتے تھے۔ اس صورت حال کو دیکھتے ہوئے آپ نے فرمایا کہ یہ گفتگو کیست سے کاغذ پر منتقل کی جائے تاکہ باقی کے سب لوگ بھی اپنے اپنے سوال کا جواب پائیں

اور ان کی مشکلیں حل ہوں۔ اسی حکم کے پیش نظر ”گفتگو“ کا دوسرا والیوم پیش کیا جا رہا ہے تاکہ علم و ادب اور عرفان و آگہی کی یہ امانت اپنے اپنے حق دار تک پہنچ جائے۔



وَالْمُؤْمِنُونَ  
وَالْمُؤْمِنَاتُ  
أَلَّا يَرْجِعُنَّ

كَذَّابٍ إِنَّمَا  
يَرْجِعُنَّ مَا  
أَنْهَىَنَّ

أَلَّا يَرْجِعُنَّ  
مَا أَنْهَىَنَّ  
أَلَّا يَرْجِعُنَّ

كَذَّابٍ إِنَّمَا  
يَرْجِعُنَّ مَا  
أَنْهَىَنَّ

أَلَّا يَرْجِعُنَّ  
مَا أَنْهَىَنَّ  
أَلَّا يَرْجِعُنَّ

كَذَّابٍ إِنَّمَا  
يَرْجِعُنَّ مَا  
أَنْهَىَنَّ

أَلَّا يَرْجِعُنَّ  
مَا أَنْهَىَنَّ  
أَلَّا يَرْجِعُنَّ

كَذَّابٍ إِنَّمَا  
يَرْجِعُنَّ مَا  
أَنْهَىَنَّ

أَلَّا يَرْجِعُنَّ  
مَا أَنْهَىَنَّ  
أَلَّا يَرْجِعُنَّ

كَذَّابٍ إِنَّمَا  
يَرْجِعُنَّ مَا  
أَنْهَىَنَّ

أَلَّا يَرْجِعُنَّ  
مَا أَنْهَىَنَّ  
أَلَّا يَرْجِعُنَّ

كَذَّابٍ إِنَّمَا  
يَرْجِعُنَّ مَا  
أَنْهَىَنَّ

سوال یہ ہے کہ ۰ ۰ ۰ ۰ ۰

(ایک محفل کے شروع میں قبلہ و اصف صاحبؒ کے بیان سے اقتباس)

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

لِلّٰهِ الْحُكْمُ سُلْطَانُ الدّارِ

”ایسا سوال کرو جس کا تعلق آپ کی ذات کے ساتھ ہو اور واقعی اس کا حل آپ کو نہ ملا ہو۔ زندگی میں ایسے بے شمار واقعات آتے ہیں کہ باطن کے حوالے سے کوئی سوال حل نہیں ہوتا۔ جب زندگی میں ہی ایسے سوال کا حل کوئی شخص پیش کر دے، چاہے ایک لفظ میں کردے تو ایسے لمحات بڑے خوشگوار ہوتے ہیں۔ آپ کو جو علم آتا ہے اپنی جگہ بجا، اپنے استعمال میں رکھو جب کبھی اس علم کے اندر واقعی کمی محسوس ہو، کمی کی تعریف یہ ہے کہ ایسی کمی یا ضرورت جس کی قیمت پوری زندگی بھی ہو تو تمہیں منظور ہو۔ جب کوئی ایسا سوال اٹک جائے تو اس کا جواب دینے کے لیے سب لوگ مل کر دعا کر سکتے ہیں۔ آئندہ بھی آپ آئیں، خوشی کی بات ہے۔ کوئی ایسا سوال ہو جو آپ کے خیال کے سفر کے درمیان اچاٹک پیش آئے اور آسودگی نہ پائے۔ ورنہ وہ سوال جو کتاب میں ملتا ہے اس کا جواب بھی کتاب میں ملتا ہے اور جس کے جواب میں کتابیں لکھی گئی ہیں وہ ہم سہب پڑھ چکے ہیں۔ ہم ان سوالوں پر Concentration کر رہے ہیں جن کا جواب واقعی کتابوں سے اخذ کرنے کا موقع نہیں مل سکتا، یہ وہ سوال ہیں زندگی میں ہماری صداقت کے سوال ہیں، ہماری مجبوریوں کے سوال ہیں اور ان سوالوں کو تم بڑی احتیاط سے Deal کرتے ہیں۔ ہمارے پاس ایک خاص

وقت بلکہ محدود وقت ہے، ان سوالوں کے علاوہ علمی سطح پر بھی بہت سا علم ہے مگر  
ہمارے ہاں ایک خاص انداز کی بات ہے اور یہ ایک خاص انداز کے مطابق ہو  
” رہی ہے —

•••



1

- اگر کوئی شخص ہم سے دعا کے لیے کہے تو ہمیں کیا کرنا چاہیے؟ 1
- زندگی کی حقیقت اور کائنات کے جو راز ہیں انہیں راز کیوں رکھا گیا ہے 2
- اور یہ راز صرف چند لوگوں پر ہی کیوں منکشف کیے جاتے ہیں؟ 3
- دنیا میں تو کئی مذاہب موجود ہیں مگر..... 4
- اگر ایک شخص مسلمان کے گھر پیدا ہو گیا تو وہ مسلمان ہے اور ہندو کے  
گھر پیدا ہو گیا تو وہ ہندو ہے۔ اس کے متعلق وضاحت فرمادیں۔ 5
- ذکر الٰہی کی مقدار کیا ہے؟ 6
- اپنی ذات کے ساتھ Sincere کیسے ہوا جاسکتا ہے؟ 7
- سید میں اور عام مسلمان میں کیا فرق ہے؟ 8
- کسی نعمت کا یا کسی شخص کا شکر یہ ادا کرنے کا سب سے اچھا طریقہ  
کیا ہے؟ 9
- جو آدمی احسان فراموش ہوا س کے ساتھ بہتر سلوک کرنے والے کے  
لیے کیا حکم ہے؟



سوال:

اگر کوئی شخص ہم سے دعا کے لیے کہے تو ہمیں کیا کرنا چاہیے؟

جواب:

جب کوئی شخص آپ سے دعا کے لیے کہے تو ایک چیز پر غور کر لیں کہ آپ نے اس کو یہ Impression کہاں سے دیا ہے کہ وہ آپ کو دعا کے لیے کہے۔ اتنی بڑی ذمہ داری آپ نے اپنے ذمے کیسے لگائی؟ کہیں اس میں بناؤ تونہیں؟ کہیں اس میں کچھ نقل تونہیں آگئی؟ مقصد یہ ہے کہ کہیں آپ نے اپنے بارے میں کوئی ایسا Create نہیں کر دیا کہ آپ دعا کرنے والے ہیں۔ کیونکہ جو شخص دعا کے لیے کہہ رہا ہے اس کو آپ پر یا عتماد کیسے ہوا کہ وہ آپ کو دعا کے لیے کہے۔ کہیں آپ نے اپنے آپ کو غلطی سے نیک تو مشہور نہیں کر دیا۔ اس کو کہاں سے مشاہدہ ہو گیا؟ دو طرح کے آدمی ہوتے ہیں دعا کے لیے کہنے والے۔ ایک وہ شخص ہوتا ہے کہ جس کو اشارہ ہو گیا کہ تیرے مسئلے کا حل فلاں شخص کے پاس ہے۔ یا پھر یہ کہ وہ شخص دعا کرے تو تیرا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ اشارہ غائبانہ طور پر بھی ہو سکتا ہے، خواب کے ذریعے بھی ہو سکتا ہے۔ اس سلسلے میں ایک کہانی سن لو۔ ایک آدمی درویش تھا۔ اس کا ایک دوست تھا، جو

شادی شدہ تھا۔ دوست سفر پر جانے لگا تو اس نے سوچا میں سفر پر جا رہا ہوں، اپنی بیوی کو میں کہاں بھیجوں۔ اس نے سوچا فلاں درویش میرے دوست ہیں، ان کی امان میں چھوڑ جاتا ہوں، اس طرح میں باہر کا سفر کر کے واپس آ جاؤں گا۔ صوفی صاحب نے اس عورت سے کہا کہ تو زنان خانے میں چلی جا۔ اس طرح وہ شخص سفر پر چلا گیا۔ وہ عورت زنان خانے میں رہنے لگی اور صوفی اپنی عبادت گاہ میں رہا۔ اس نے ایک دن پانی مائیگا۔ اس کی اپنی بیوی کی بجائے اس مہمان خاتون نے اس کو پانی کا گلاں پیش کیا۔ اب صوفی نے اس کا ہاتھ دیکھا۔ ہاتھ کے حوالے سے ذہنی طور پر کوئی تصویر بنائی۔ لکھنے والے لکھتے ہیں یا کہنے والے کہتے ہیں کہ اس کا تقویٰ اور تصوف کا سارا قلعہ جو تھا وہ ٹوٹ گیا، اس طرح کہ وہ محروم ہو گیا۔ اب وہ چلانے لگ گیا کہ یہ کیا ہو گیا؟ اس وقت تو سمجھنیں آئی کہ یہ سب کیا ہو گیا ہے، آخر کیا واقعہ ہو گیا ہے؟ وہ بتا بہت ہو گیا کہ جگنو اڑ گئے پرندے اڑ گئے، خیال چلا گیا اور تصویر خالی ہو گیا۔ خیال کی نعمت سے خالی ہو جانے کے بعد انسان کو سمجھ آتی ہے کہ اس نے کیا کھو دیا ہے۔ اگر میز بان کے پاس کھانا ختم ہو جائے تو سب سے برا آدمی کون ہے؟ مہمان! کیونکہ اب میز بان اس سے Avoid کرے گا۔ جس آدمی کے پاس کھانا ختم ہو جائے وہ مہمان کو پسند نہیں کرے گا۔ جس کے پاس بات ختم ہو جائے وہ سامع کو پسند نہیں کرے گا۔ جس کے پاس جو چیز ختم ہو جائے وہ اس کے حاصل کرنے والوں کو پسند نہیں کرے گا۔ یہ اصول کی بات ہے۔ دوکان ختم ہو گئی تو اب گاہک کو کیا کرنا ہے؟ گاہک تو پھر مصیبت ہے۔ اس صوفی درویش نے محسوس کیا کہ اس کا تصوف کمزور

ہو گیا ہے پھر وہ وہاں سے پریشان ہو کے نکلا، اس چیز کی تلاش میں جو کھو گئی تھی، ضائع ہو گئی تھی جہاں بھی گیا، کسی نے اس کو تسلی بخش جواب نہیں دیا۔ ایک مجدوب درویش اسے ملا۔ اس نے کہا بات یہ ہے کہ آپ کوئی چیز ضائع کر بیٹھے ہیں۔ کہنے لگا کہ میں بہت کچھ ضائع کر بیٹھا ہوں۔ اس نے کہا تمہارا اعلان جو ہے فلاں آدمی کے پاس ہے، اگر وہ دعا کرے تو تیرا مسئلہ حل ہو سکتا ہے۔ وہ اس آدمی کے پاس گیا۔ آگے جا کے اس نے کوئی اور ہی منظر دیکھا، وہاں دیکھا کہ ایک مجدوب قسم کا آدمی بیٹھا ہے۔ اس کے پاس ایک چھوٹا سا خوب صورت اڑکا ہے، وہ اس بچے سے پیار کرتا ہے اور اس کے پاس شراب کا پیالہ رکھا ہوا ہے۔ وہ بچے کو شراب پلاتا ہے، خود بھی شراب پیتا ہے اور اس سے پیار کرتا ہے اور بوسہ بھی دیتا ہے۔ وہ یہ منظر دیکھ کر حیران رہ گیا۔ صوفی نے سوچا یہاں سے واپس چلو کیونکہ یہ وہ آدمی نہیں ہو سکتا۔ تب اس آدمی نے صوفی کو آواز دی کہ بابا کدھر جا رہا ہے؟ اس نے کہا میں آیا تھا کسی کام سے، لیکن لگتا ہے میں غلط جگہ پر آ گیا ہوں۔ اس نے کہا تو غلط جگہ پر میں، بلکہ صحیح جگہ پر آ گیا ہے، میں تیرے لیے دعا کرتا ہوں تیرا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ اس بزرگ نے دعا کی اور مسئلہ حل ہو گیا۔ صوفی کو اپنا Contact واپس مل گیا۔ صوفی صاحب نے کہا اب ایک اور سوال پیدا ہو گیا ہے۔ سوال اب یہ پیدا ہو گیا ہے کہ یہ کیا ہے؟ جب آپ نے میرا اتنا بڑا مسئلہ حل کر دیا تو محض ہونے کی حیثیت سے یہ بتائیے کہ یہ کیا ہے؟ جو آپ کر رہے ہیں یہ کیا ہے؟ جو آپ نے میرے ساتھ کر دیا وہ کیا ہے؟ انہوں نے کہا کہ بڑی آسانی بات ہے، بات یہ ہے کہ یہ ہے میرا بیٹھا اور یہ ہے شربت۔ بچے

سے پیار کرتا ہوں کہ میرا بیٹا ہے اور شربت پی رہا ہوں کہ یہ میری خوراک ہے۔  
اس نے کہایہ سب ایسا کیوں ہے؟ دیکھنے میں تو ایسا لگتا ہے جیسے شراب پی رہے  
ہیں۔ اصل میں یہ کیا واقع ہے؟ اس نے کہا میں نے یہ سب اس لیے رکھا ہوا ہے  
کہ کوئی آدمی جاتے ہوئے اپنی بیوی میرے پاس نہ رکھ جائے!! تو یہ ہیں دعا  
کے راز۔ اگر آپ نے ویسے ہی مشہور کر رکھا ہے کہ میں صاحب دعا ہوں تو  
پھر آپ کوتوبہ کرنی چاہیے، ایسی مشہوری نہیں کرنی چاہیے کہ لوگ کہیں کہ ہمارے  
لیے دعا کرو! اگر آپ کو یہ محسوس ہوتا ہے کہ کسی نے دعا کے لیے  
کہا ہے، تو دعا کر دو صرف فرض کے طور پر کہا ہے تو فرضی طور پر دعا کر دو، اس نے  
کہا ہے تو اس کے لیے By the way دعا کر دو۔ جتنا اس شخص کو  
آپ پر اعتماد ہے وہ اعتماد دراصل آپ نے Create کیا ہے۔ مثلاً یہ کہ ”ہم تو  
عاجز ہیں، ہم کیا کر سکتے ہیں“ اب یہ شخص اپنا Impression دوسرے پر  
Create کر رہا ہے۔ اگر Create کیا ہے تو کبھی غلط نہ  
کرنا۔ اس کے لیے آپ کی گرفت ہوگی۔ اب سوال یہ ہے کہ کوئی ہم سے دعا  
کے لیے کہے تو ہم کیا کریں۔ تمہیں دعا کے لیے کیوں کہے کوئی؟ سوال یہ  
ہے۔ اس فلاں شخص کو تو نہیں کہتے دعا کے لیے، اس دوسرے شخص کو تو نہیں کہتے  
دعا کے لیے اور تمہیں کیوں کہتے ہیں؟ اگر کوئی Create Impression کیا ہوا ہے تو اس کے لیے جواز مہیا کرو۔ ہم کسی سے دعا کے لیے اس وقت کہتے  
ہیں جب کوئی مسئلہ اتنا تیز ہو جائے کہ ہمیں سمجھنا آئے کہ کس سے کہیں۔ مجبور  
آدمی ہر ایک سے دعا کے لیے کہتا ہے۔ ہر ایک سے اس لیے کہتا ہے کیونکہ اس کو

پتہ نہیں ہوتا کہ اصل میں کس سے کہنا ہے۔ انسان خدا کی تلاش میں بھی خانقاہ کے پاس چلا جاتا ہے۔ تلاش خدا کی بتاتا ہے اور مسئلہ اس کی صحت کا ہوتا ہے۔ چاہیے کیا؟ شفا! گیا کہاں؟ خانقاہ میں یا کسی بندے کے پاس یاڈاکٹر کے پاس یا حکیم کے پاس ۔۔۔ گویا کہ تکلیف والا آدمی بلا وجہ بھی آپ سے دعا کے لیے کہہ سکتا ہے۔ جب آپ کو تکلیف ہوتی ہے تو آپ دعا کا سہارا لیتے ہیں جو کہ دراصل خدا کا سہارا ہے۔ دعا کے لیے کسی کو کہنے کا مطلب یہ ہے کہ خدا کے لیے درخواست ہے کہ اگر اللہ سے تمہارا تعلق ہے تو تم میرے لیے دعا کرو۔ کسی سے دعا کے لیے کہنا اچھی بات ہے لیکن دعا گو مشہور ہونے کے لیے جواز چاہیے۔ یہ میری وارنگ ہے کہ ایسا نہ ہو کہ تم مشہور کر دو کہ تم دعا کرتے ہو۔ باقی جہاں تک دعا کا تعلق ہے تو اللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ دعا کرنے سے مسائل حل ہو جاتے ہیں۔ آدمی زندگی کی مشکل تو دعا سے ہی حل ہو جاتی ہے۔ باقی کوشش سے ہے۔ اس بات کو آپ یوں کہہ لو کہ زندگی میں دو چیزیں ہیں، ایک کوشش ہے اور ایک نصیب ہے۔ کوشش سے بہت کچھ حاصل ہوتا ہے لیکن جو بنیادی نصیب ہے یہ دعا کا حصہ ہے، دعا کی تاثیر ہے، یہ کوشش سے حاصل نہیں ہوتا۔ کوشش سے آپ کوئی کرو گے لیکن دوسرے شخص کا دل مائل ہونا نصیب کی بات Achievement ہے۔ سفر کا انجام اچھا ہونا نصیب کی بات ہے۔ اس منزل پر جانے والے کئی مسافر راستے میں رک گئے ۔۔۔

آفاق کی منزل سے گیا کون سلامت

اسباب لٹا راہ میں یاں ہر سفری کا

تو کئی لوگ راستے میں رہ گئے۔ نصیب جو ہے یہ دعا سے بنتا ہے۔ کامیابیاں بے شک کوشش سے بنتی جائیں مگر وہ کامیابیاں جو کوشش سے بنتی ہیں، بعض اوقات نصیب کے برعکس بھی ہو سکتی ہیں۔ بات سمجھ میں نہیں آئی کیا؟ یہ بہت غور کرنے والی بات ہے کہ ایک آدمی اپنے مقصد میں کامیاب ہو گیا اور کامیاب ہوتے ہی زندگی میں فیل ہو گیا۔ کبھی ایسی مثالیں دیکھی ہیں آپ نے؟ تاریخ عالم میں دیکھا ہوگا اور تاریخ پاکستان میں دیکھا ہوگا کہ مقصد کامیاب ہو گیا اور زندگی ناکام ہو گئی۔ اگر گناہ گار کا مقصد کامیاب ہو جائے تو وہ گناہ گار ہو جاتا ہے اور مقصد ناکام ہو جائے تو گناہ سے نجح جاتا ہے۔ چور کا منصوبہ کامیاب ہو جائے تو چور لیکن وہ زندگی میں فیل ہو جاتا ہے۔ مقصد یہ ہے کہ ہر براہی اگر Achievement میں کامیاب ہو جائے تو وہ اپنے اصل مدعا میں فیل ہو جاتی ہے۔ لہذا ضروری نہیں کہ ہر کامیابی اصل کامیابی ہو۔ اگر مقصد براہوت کامیابی بہت بری چیز ہے۔ اگر مقصد اچھا ہے تو ناکامی بھی بہتر ہے۔ مدعا یہ ہے کہ مقصد کا انتخاب نہ ہو تو پھر کامیابی اور ناکامی دونوں Meaningless ہیں۔ دعا کے ذریعے آپ مقصد کے انتخاب میں کامیاب ہو جاتے ہیں۔ تو اس بات کی دعا کرنی چاہیے کہ یا اللہ مجھے مقصد کا انتخاب کرنے میں آسانی فرم۔ یا یہ دعا کرنی چاہیے کہ یا اللہ مجھے کوئی صاحب دعا ملا۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن پاک میں ساری باتیں دعا کے ذریعے بتائی ہیں کہ یہ دعا کیا کرو، مجھ سے یہ چیز مانگا کرو۔ اسے خوشی ہوتی ہے۔ فرماتا ہے کہ مجھے یہ کہا کرو کہ اهدنا الصراط المستقیم اے اللہ میں سیدھی راہ دکھا۔ صراط الذین انعمت عليهم ان لوگوں کا راستہ جن

پر تیر انعام ہوا۔ ساتھ ہی ساتھ یہ بتا دیا کہ یہ راہ ان انسانوں کی راہ ہے جن پر  
 اللہ کا انعام ہوا۔ گویا کہ جب اللہ مہربان ہو جائے تو انسانوں کی راہ سمجھ آ جاتی  
 ہے۔ یہ تو نہیں ہو سکتا کہ اللہ کی راہ ہو اور کوئی آدمی چلانہ ہو آج تک۔ کوئی نہ کوئی  
 ضرور چلا ہوگا۔ ان لوگوں کے نقش پاوے کی ہو جو اللہ کی راہ پر چلے ہیں۔ ان لوگوں کو  
 دیکھو جو اللہ کی راہ چل رہے ہیں۔ اگر ان لوگوں کے ساتھ تعلق نہیں ہے تو آپ یہ  
 سمجھ لو کہ اللہ کے راستے کے ساتھ تعلق نہیں ہے۔ یہ جو کہنا ہے کہ اللہ کو کہ سیدھی راہ  
 دکھا، اصل میں اس کا راستہ دیکھنے والی بات ہے۔ سب سے زیادہ کامیاب راہ  
 بلکہ ایک ہی راہ ہے اللہ کی اور وہ ہے وہ راستہ جو اللہ کے محبوب ﷺ کی طرف سے  
 وہی راستہ صحیح ہے باقی سب راہیں غلط ہیں۔ زندگی میں آپ جو کامیابی حاصل  
 کر رہے ہو یہ Meaningless ہو سکتی ہے، شہرت حاصل کرتے ہو یہ دھوکہ  
 دے سکتی ہے، دولت حاصل کرتے ہو یہ نقصان دہ ہو سکتی ہے۔ راستہ وہی ہے جو  
 اللہ تعالیٰ کے محبوب ﷺ کی طرف لے جائے۔ اور اس راہ پر چلنے والے جب  
 آپ ﷺ کے ساتھ چلیں گے تو صرف وہی راستہ صحیح ہوگا، ورنہ راستہ نہیں ملے گا۔  
 کہیں ایسا نہ بننا کہ شہرت کے لیے آپ اپنے آپ کو اور حقیقت کو ختمی کرلو۔  
 دولت اور شہرت کے علاوہ ایک تیسری چیز بھی ہو سکتی ہے۔ تیسری چیز جو ہے اسے  
 کہتے ہیں لذت وجود۔ تو اب تین چیزیں ہو گئیں یعنی دولت، شہرت اور لذت  
 وجود نفس۔ ان تینوں میں اگر احتیاط کی جائے اور ان تینوں کو اگر کلمہ پڑھا دیا  
 جائے تو سمجھو کہ آپ کا راستہ آسان ہو گیا۔ یہی تین مقامات ہیں جہاں سے  
 آپ کو خطرہ ہے اور چوتھا مقام ہی کوئی نہیں۔ شہرت حاصل کرنے کے خیال کی

اصلاح کر و دولت حاصل کرنے کی تیز رفتار یوں کو دھیما کرو اور اپنی لذت وجود کی جو خواہشات ہیں ان کو ٹھیک کرو۔ یہ تین کام آپ کر لو تو آپ کی زندگی کامیاب ہو جائے گی۔

یہ تینوں کام جو ہیں اکثر ان میں مشکل ہو جاتی ہے انسان کو اور وہ تینوں ہی سے نقصان اٹھاتا ہے اور پھر انسان ایسے ہوتا ہے جیسے زخمی پرندہ نہ وہ اڑنے کے قابل اور نہ واپس جانے کے قابل، تو وہ نہ شکار کے کام آیا اور نہ شکاری کے کام آیا۔ اس لیے یہ دیکھنا چاہیے کہ آپ کر کیا رہے ہیں؟ جب کوئی دعا کے لیے کہے تو آپ دیکھو کہ اس نے کیوں کہا؟ اگر کوئی تعلق کے بغیر دعا کے لیے کہتا ہے تو وہ ایسے ہی سرسری کہہ رہا ہے۔ آپ بھی کہہ دیں کہ اچھا میں دعا کر دوں گا۔ دعا بھی کر دو کہ یا اللہ بہتری فرم! کچھ لوگوں نے ایسا بھی کہا کہ یا اللہ یہ آدمی مجھے نیک سمجھتا ہے اور دعا کے لیے کہتا ہے تو مجھ کو سچ مچ کا نیک بنادے۔ ایک تو یہ مقام ہے، پھر اس کے لیے دعا کرو! یہ بھی ہو سکتا ہے کہ آپ کسی کے لیے دعا کریں اور پھر اللہ تعالیٰ فرمائے کہ تو اس شخص کے لیے دعا کر رہا ہے جو میرا باغی ہے اور میری بیات نہیں مانتا۔

جب تک وہ اللہ کے ساتھ تعلق نہ بنائے تو اللہ کیسے اس کی بات مانے؟ کوئی شخص ایسا نہیں ہو سکتا جو کسی باغی کے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا کا جواب لا سکے۔ دعا یہ ہو سکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ باغیوں کو اطاعت میں لے آئے تاکہ ان کی دعائیں منظور ہو جائیں۔ دعا اس شخص کی منظور ہوتی ہے جو تمہاری بغاوت دور کرے اور تمہاری اصلاح احوال کرے تاکہ تم بھی اللہ کی راہ پر چل پڑو۔ وہ نہ یہ

رواج بن جائے گا۔ یہ صرف رسم بن جائے گی اور رواج بن جائے گا کہ باغی کو فیض دیا جائے۔ ایسا تو ہوانہیں ہے آج تک! باغی کو فیض نہیں ملا آج تک۔ اس پڑھا صاحب ان فکر غور کریں کہ پاکستان میں لاکھوں کے حساب سے پیر خانے ہیں، اور انہیں دیکھا جائے تو وہی کام کر رہے ہیں جو بزرگوں نے کیا۔ دعا کرتے ہیں اور دعا دیتے ہیں۔ جہاں قوالی ہوتی تھی وہاں قوالی جاری ہے۔ جہاں محفل ذکر تھی وہاں محفل ذکر جاری ہے۔ ہر وہ کام ہو رہا ہے۔ اب ایک شخص پیر صاحب کے پاس گیا کہ جناب دعا کریں تو انہوں نے دعا کر دی۔ فرض کرو دعا منتظر ہو گئی اور اگر بچے سے قتل ہو گیا اور بچے کی ماں نے پیر صاحب سے کہا کہ آپ دعا کریں میرا بیٹا بری ہو جائے۔ پیر صاحب نے Genuinely دعا کی اور بیٹا بری ہو گیا۔ اب مقتول کا حق جو ہے وہ کہہ رہا گیا؟ آپ بات سمجھ رہے ہیں نا! اس لیے دعا کرنے والا یہ خیال کرے کہ اس کی دعا کرنے کے عمل سے کسی اور کائن ختم نہ ہو جائے۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ دعا کے پورا ہونے سے کوئی اور شخص کسی چیز سے محروم ہو جائے۔ عام طور پر یہاں آ کر دیقت پیدا ہوئی کہ مشائخ نے ہر ایک کے لیے دعا کر دی، ہر ایک کے لیے دعا، اور ناجائز خواہش کے لیے دعا۔ آ کر کہتے ہیں کہ نمبر نکل آئے، کوئی لاثری نکل آئے۔ اگر Genuine دعا کر دی اور لاثری نکل آئی تو پھر یہ سارا نظام ہی غلط ہو گیا۔ لوگ آ کر کہتے ہیں کہ دعا کریں کہ گھوڑا ڈربی ریس جیت جائے۔ دعا کا مقام یہ ہے کہ اللہ اور اللہ کے حبیب کے بتائے ہوئے راستے پر چلنے والوں کو جب کوئی بات سمجھنا نہ آئے، تو دعا کے ذریعے اس کا حاصل نہیں لادو۔ اس کے علاوہ جو بات ہے وہ دعا کا مقام نہیں ہے۔ جس

ذات سے دعا کر رہے ہو اس ذات نے راستہ بتا دیا ہے۔ اس راستے کے مطابق چلو۔ دعا کا یہ مقام ہے کہ دعا اللہ کی طرف جاتی ہے اور اللہ سے تاثیر لاتی ہے۔ ایک شخص جو یتیم کا مال ہضم کر گیا، کہتا ہے کہ دعا کرو کہ بس اللہ مجھ پر رحم کرے۔ اللہ مجھ پر تب رحم کرے گا جب تو یتیم کا مال واپس کر دے گا۔ اب تو ظلم کرنے کے بعد رحم مانگ رہا ہے تو یہ تو بڑی غلط بات ہے۔ اس لیے دعا کے پردے میں بڑے ظلم ہوتے رہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ رحم فرمائے! اب آپ دعا کرنی بند ہی کر دو۔ اب آپ جز ل دعا کرو۔ قوم کے لیے دعا کرو، ملت کے لیے دعا کرو کہ یہ نجح جائے اور وہ لوگ جنہوں نے ملک کو کھایا ان کے لیے دعا کرنی چاہیے کہ یا اللہ یہ حصہ ان کو ہضم نہ ہو۔ دعا کرو کہ جس نے یتیم کا مال کھایا ہے اس کو ہضم نہ ہو۔ اس کو خود ہی پیٹ میں درد ہوتا کہ یہ واپس کر دے۔ ایک دوسرے کا مال ہضم کرنے کی بجائے اس کی عادت اب بدل جائے گی۔ آپ ایک دوسرے کے مال نہ کھایا کرو۔ مال یتیم نہ کھاؤ۔ ایک دوسرے کا مال بھی نہ کھاؤ اور وہ کہ نہ کرو۔ جتنی باتیں اللہ تعالیٰ نے منع کی ہیں ان باتوں سے بچو۔ پھر دعا کا مقام یہ ہے کہ جہاں کوشش نہیں پہنچاتی وہاں دعا پہنچائے گی۔ مریض کوشش کر کے تھک چکا ہے، ڈاکٹر دوادے چکے ہیں اور اب دعا کی ضرورت ہے۔ یا پھر وہ آدمی دعا کرے جو ڈاکٹر کے پاس شروع سے ہی نہ جائے۔ وہ کہہ سکتا ہے کہ دیکھا جائے گا۔ دعا کے ذریعے چلنے والے بے شمار لوگ ہیں جنہوں نے آج تک ڈاکٹر کی ایک گولی بھی نہیں کھائی۔ وہ دعا کے قائل ہیں اور دعا کو مانتے ہیں۔ اس لیے یہ دیکھو کہ اللہ کے ساتھ تمہارے تعلق کی جتنی Range ہے اتنی ہی دعا کی Range ہے

اور بولو اور سوال چلو اور سوال پوچھو

سوال:

جناب یہ زندگی کی حقیقت اور کائنات کے راز جو ہیں انہیں راز کیوں رکھا گیا ہے اور پھر راز صرف چند لوگوں پر ہی کیوں منکشف کیے جاتے ہیں، سب کے لیے ایسا کیوں نہیں ہے؟

جواب:

یہ تو بڑی آسانی سی بات ہے۔ پہلی بات تو یہ دیکھو کہ جس Capacity میں آپ سوال کر رہے ہو وہ ایک ماننے والے کی ہے یا کہ ایک غورو فکر کرنے والے کی ہے۔ جو غورو فکر والا ہے لیکن قرآن کو نہیں مانتا اس کے لیے اس سوال کا جواب اور ہے ماننے والے کے لیے اور ہے۔ آپ اپنی Capacity بتاؤ! کیا آپ مسلمان ہونے کی حیثیت سے بات کر رہے ہیں؟ جو کافر ہو کے بات کرے اس کا جواب Clear ہے۔ ماننے والوں کے لیے اس کا جواب اور ہے۔ پہلے Capacity بنا لو۔ قرآن پاک مسلمانوں کے لیے اللہ کا کلام ہے اور اللہ جو ہے خالق ہے کائنات کا۔ اور تضادات کے باوجود اللہ، اللہ ہی ہے، خالق ہے، مالک ہے، اگر کوئی بات ہمیں سمجھ آتی ہے تب بھی وہ مالک ہے اور اگر سمجھ نہیں آتی ہے تب بھی وہ مالک ہے۔ آپ نے ابھی اس کے ایک حصہ پر غور کیا ہے۔ کبھی دوسرے رخ پر غور کریں تو معلوم ہو گا کہ پیغمبر ہیں، اللہ کے نبی ہیں، قریبی ہیں اور بڑی تکلیف سے گزر رہے ہیں۔ یہ کافروں نے سوال کیا ہے کہ اگر آپ پیغمبر ہیں تو اتنی تکلیف کس بات کی ہے؟ آپ تو غریب ہیں، پھر بھی پیغمبر ہیں،

آپ کنوں میں گر گئے ہیں، جمل جانا ہوا پھر بھی پیغمبر ہیں، درد ہو گیا پھر بھی پیغمبر  
ہیں، بیمار ہو گئے، جسم میں کیڑے پڑ گئے، پھر بھی پیغمبر ہیں! کبھی کسی پیغمبر نے گلہ  
نہیں کیا۔ کسی پیغمبر نے کبھی استغفار نہیں دیا۔ یہ خاص راز ہے۔ اس طرح جو شہید  
ہیں وہ اللہ کی راہ میں مرتے جا رہے ہیں، اور تسلیم کرتے جا رہے ہیں، انہوں نے  
کبھی کچھ نہیں کہا، گلہ نہیں کیا۔ گلہ ہے صرف دیکھنے والے کا۔ اور اگر دیکھنے والا  
اس خیال سے وابستہ نہ ہو تو اس کو گلہ ہی رہے گا۔ اس لیے جب اللہ کریم کی بات  
دیکھتے ہیں تو اللہ تعالیٰ نے کہا ہے کہ میں قادرِ مطلق ہوں، میرے اختیار سے کسی  
کے باہر جانے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا لیکن اس شیطان نے اللہ کا کہنا نہیں مانا۔  
آپ سوچو کہ اگر شیطان نے کہنا نہیں مانا تو پھر ہمیں بتانے کی کیا ضرورت ہے؟  
کیا وہ اللہ کے قبضہ، قدرت سے باہر ہے جس نے نہیں مانا؟ یہ راز بعد میں سمجھ  
آئے گا۔ آپ یہ دیکھو کہ زمین کے اندر سونا ہے، مٹی کے اندر ایک Ore ہے، اس  
کے بعد آپ اس Ore کو Process کرتے ہو، پھر اس کو آپ Furnace میں لے جاتے ہو،  
Melt کرتے ہو، پھر جا کے سونا نکلتا ہے۔ یہ سونا جو ہے جب  
Ore کی حالت میں ہوتا ہے ایک راز ہوتا ہے۔ اس وقت آپ اسے نہیں پہچان  
سکتے۔ کائنات کے راز کو دریافت کرنے کے لیے راز سے متعلق سوالات کے جواب  
لینے کے لیے سب سے پہلے اپنے وجود کا راز دریافت کرو۔ آپ کی آنکھ کے اندر  
ایک چیز موجود ہے، اس کا نام ہے بینائی اور وہ تمہیں نظر نہیں آئی آج تک۔ اس کو  
پہچانو۔ تمہارے جسم میں جو جان ہے وہ کہاں ہے، وہ کیا ہے؟ تمہارے اپنے پاس  
جور وح ہے وہ کہاں پر ہے، اس کو پہچانو۔ یہ جو گویائی ہے یہ کدھر سے آتی ہے اور

کہاں چلی جاتی ہے، اس کو پہچانو۔ تمہارے پاس روزِ روشن کی طرح خیال  
 ہے، خیال آتا ہے، خیال جاتا ہے، خیال بجھتا ہے، خیال چھپتا ہے، اس کو پہچانو کہ یہ  
 کیا ہے؟ اچانک خیال آگیا، اچانک غم آگیا، اچانک خوشی آگئی، اچانک آنسو  
 آنے شروع ہو گئے، اچانک مسکراہٹ آگئی، قہقہہ آگیا، یہ سب کیا ہے؟ پہلے تم  
 اپنی کائنات کا ذاتی راز دریافت کرو۔ پھر اس کائنات کے راز دریافت کرنے کا  
 امکان پیدا ہو جائے گا۔ ورنہ شہید کے بارے میں ہم سوال پوچھیں گے اور اللہ  
 نے پہلے ہی کہہ دیا ہے کہ تمہیں اس کا شعور نہیں ہے۔ اب اللہ مالک ہے، خالق  
 ہے اور بنانے والا ہے، وہ بتا رہا ہے کہ یہ تمہارے بس میں نہیں ہے۔ مخلوق کے  
 پاس خالق کے ادراک کا شعبہ اتنا نہیں ہے جتنا تم چاہتے ہو۔ کیونکہ ابھی تو  
 تمہارے پاس تمہارا اپنا ادراک نہیں ہے اور تم اس کے پر دہ ہائے راز اور سربستہ  
 رازِ کائنات دریافت کرنے چلے ہو۔ اس لیے یہ نہیں ہو سکتا۔ اللہ نے جواب دیا  
 کہ یہ عشر الجن والانس ان استتعطم ان تنفذوا من اقطار السموات  
 والارض فانفذوا لا تنفذون الا بسلطن کہ اے انسانوں اور جنوں کے گروہ  
 تم نکل کے دکھاؤ آسمانوں اور زمین کی حدود سے مگر نہیں نکل سکتے سوائے اس کی  
 طاقت کے۔ اس لیے اس کی طاقت کے بغیر نہیں نکل سکتے۔ اگر تم نے طاقت  
 لینی ہو تو میری نصیحت ہے کہ کبھی بے باکی سے نہ لینا، کبھی گستاخی سے نہ لینا۔  
 طاقت ملتی ہے صرف اکساری میں، عاجزی میں اور مہربانی میں۔ پھر یہ راز  
 دریافت ہو جاتا ہے۔ اس لیے ماننے والوں نے راز دریافت کر لیا اور اس کا یہ  
 طریقہ بتایا ہے کہ آپ چلتے جاؤ، چلتے جاؤ، عاجزی کے ساتھ، سجدے کے ساتھ

انکساری کے ساتھ پھر راز سے پردہ اٹھ جائے گا! ضرور اٹھ جائے گا! یہ واقعہ یوں  
 نہیں ہوتا کہ تم پوچھو کہ یہ سب ایسے کیوں رکھا ہوا ہے؟ اللہ تعالیٰ نے فرمایا مجھ  
 سے یہ نہ پوچھنا کہ یہ کیوں ہے بلکہ یہ یاد رکھنا کہ میں نے تم سے پوچھنا ہے کہ تم  
 نے ایسے زندگی کیوں گزاری بل ہم یسئلوں یعنی تھی سے پوچھا جائے گا کہ تم  
 نے ایسا کام کیوں کیا۔ مونوں کے لیے یہ حکم ہے، باقی جو شخص ایمان سے باہر ہے  
 اس کو تو اللہ نے کچھ کہا ہی نہیں ہے کہ یہ راز ہے کہ نہیں، اس سے تو اللہ کی  
 نہیں ہے۔ اب پریشان کون شخص ہے؟ وہ مسلمان پریشان Communication  
 ہے جو باہر والوں کا ذہن رکھتا ہے اور اندر والوں میں رہتا ہے۔ خیال کرو کہیں  
 منافقت نہ پیدا ہو جائے۔ دھیان کرو یہ منافقت کی نشانی ہے۔ اس مسلمان کے  
 لیے خطرہ ہے جس کا ذہن باہر والا ہے اور رہائش اندر ہے۔ یہی Problem  
 ہے آپ کی قوم کی، آپ کے مسلمان ملکوں کی، اور آپ کی ملت کی کہ آپ رہتے  
 اندر ہو اور خیال باہر والا ہے۔ وقت یہاں ہو رہی ہے۔ ورنہ تم جواندر رہنے  
 والے ہو تھی تو جواب ہو اس سوال کا۔ یہ جو شخص سوال کر رہا ہے، تھی تو اس سوال  
 کا جواب ہو۔ اس لیے تم اپنے آپ کو دیکھو۔ پہلے اپنے مقام کا تعین کرو۔ جب  
 تک اپنے مقام کا تعین نہ ہو گا اس سوال کا جواب، دوسرے سوالوں کے جواب،  
 عاقبت کا جواب اور حساب کتاب کا جواب نہیں ملے گا۔ اس لیے آپ لوگوں کو  
 نصیحت یہی ہے کہ جب آپ اندر بیٹھے ہو تو آپ اندر ہی رہو۔ باہر ہو تو باہر ہی  
 رہو۔ درمیان کی لائن پر رہنا، منافقت ہے۔ یہ منافقت کی لائن ہے۔ اس سے  
 بڑی تباہی ہو سکتی ہے۔ بڑا خطرہ ہو سکتا ہے اس لیے درویش کہا کرتے ہیں کہ ممکن

ہے کافروں کو اللہ معاف کر دے، ممکن ہے مسلمانوں کو معاف کر دے لیکن یہ ممکن نہیں کہ اللہ منافق کو معاف کر دے یہ بات ناممکن ہے۔ آپ لوگ ذرا غور سے دیکھو کہ مسلمان ہونے کی حیثیت سے کیا یہ سوال بتاتا ہے کہ نہیں بتتا۔ اس بات کو پہچانا جائے پھر جواب سمجھا آجائے گا۔

سوال:

دنیا میں کئی مذاہب موجود ہیں.....

جواب:

نہیں اس بات کو چھوڑو۔ Comparative Study of Religion

نہ کرو۔ میں آپ کو سمجھاتا ہوں تاکہ آپ کا سفر آسان ہو جائے۔ دنیا میں کئی مذاہب آئے، سارے صادق، سب صحیح، سب سچ۔ ایک لاکھ چوبیس ہزار پیغمبر تو ہم کہتے ہیں نا۔ لیکن مذہب ایک ہی چلا آ رہا ہے یعنی اللہ کا دین جو بھی تبدیل نہیں ہوا..... اس میں وہی زندگی، وہی موت، وہی احکام، وہی حاصل، وہی محرومیاں ہوتی ہیں۔ آپ چلتے چلتے اس Diversity سے ایک دین میں داخل ہو گئے۔ اب یہ ذکر غلط ہے کہ دنیا میں کئی اور مذہب بھی موجود ہیں۔ اب دوسرے مذاہب کا ذکر کرنے والا دراصل اپنے مذہب سے بیزار لگ رہا ہے، پھر اس کو وہی Problem پیدا ہو گیا۔ مسلمان ہوتے پھر مسجد ہی رہے گی۔ اب لوگ کہتے ہیں کہ ”بے شمار مذاہب ہیں، کوئی شخص بھگتی کرتا ہے، کوئی گیان کرتا ہے، کوئی دھیان کرتا ہے، کوئی Meditation کرتا ہے، کوئی لاس انگلز میں بیٹھا ہوا ہے، کوئی کہیں اور بیٹھا ہوا ہے، بے شمار لوگ ہیں، اللہ کے راستے بے شمار ہیں“ یہ

بات بالکل ٹھیک ہے۔ اللہ کے پاس جانے کے بے شمار راستے ہیں۔ لیکن تمہارے لیے صرف ایک راستہ ہے۔ ماننے والے کے لیے صرف ایک راستہ ہے۔ فرض کرو دوسرا بھی اللہ کے پاس پہنچ گیا۔ یعنی لا رو کر شنا کا پیجاري بھی وہاں پہنچ گیا۔ لا رو کر شنا کا پیجاري بے شک پہنچ جائے لیکن تم کر شنا کے راستے کے ذریعے نہیں پہنچ سکتے۔ یہی تو وارنگ ہے آپ کے لیے! کوئی شخص کہتا ہے کہ کیا خیال ہے بھگت کبیر کے بارے میں؟ وہ پہنچ گیا ہوگا اللہ کے پاس۔ لیکن اب تم اس کے راستے پر چل کر نہیں پہنچ سکتے۔ گوروناک جی فہاراج اللہ کے پاس پہنچ گیا ہوگا لیکن اگر تم اس کے دین پر چلو گے تو گراہ ہو کے مر جاؤ گے۔ جس ہندو نے نعت کہی ہے وہ بخشش جا سکتا ہے۔ اگر تم ہندو ہو کے یہ بات کہو تو تم نہیں بخشش جا سکتے۔ مقصد یہ ہے کہ تمہارا دین اس قسم کا ہے کہ غیر بھی آ کے پناہ لے تو بخشش جائے گا، اور تم اس دین سے غیر ہو کے نکلو گے تو منافق اور خارجی ہو جاؤ گے۔ مارے جاؤ گے۔ اس لیے یہ سوال کی Range نہیں ہے۔ ماننے والے کا انداز اور ہے یہ صرف مفروضے نہیں ہیں کہ ایسا ہو تو کیسا ہو جائے گا۔

سوال:

میری عرض یہ ہے کہ جس طرح ایک شخص مسلمان کے گھر پیدا ہو گیا تو وہ مسلمان ہے اور ہندو کے گھر پیدا ہو گیا تو ہندو اس بارے میں وضاحت فرمادیں۔

جواب:

یہ تو اتفاق کی بات ہے کہ ہندو کے گھر ہندو پیدا ہو گا اور مسلمان کے گھر

مسلمان پیدا ہوگا۔ سوال یہ ہے کہ اس اتفاق میں حسنِ اتفاق سے تم کہاں پیدا ہوئے؟ تم مسلمان پیدا ہوئے تو اب تم ہندو والے اتفاق کونہ ڈھونڈو۔ اب اس کو رہنے والے ہندو کو رہنے والے اس کو چھوڑو وہ چاہے جس مذہب میں پیدا ہوا۔ تم تو مسلمان پیدا ہو گئے۔ اب کیا مفروضہ کرنا۔ تم مسلمان ہو تو تم مسلمان رہو۔ مسلمان کی عقل وہ ہے جو اسلام کے ساتھ وابستہ رہے۔ اب سوال یہ ہو سکتا ہے کہ اگر میں ہندو پیدا ہوتا تو؟ سوال یہ ہے کہ جو تم ہو گئے ہو اب اس سے باہر نہ نکلو۔ اگر نہیں مانتے تو پھر اس سے باہر نکل جاؤ! بے شمار لوگوں نے ایسا کیا ہے کہ مجھے اسلام سمجھ نہیں آیا اور پھر اسلام کو چھوڑ دیا۔ اب کافر ہو کے اس مسئلے کا حل تلاش کرو کہ اسلام ہے کہ نہیں ہے۔ میں یہ کہہ رہا ہوں کہ منافق ہونے سے بچو۔ کافر ہونے سے میں منع نہیں کر رہا ہوں۔ بے شک کافر ہو جاؤ، کہو میں اسلام کو نہیں مانتا۔ مسلمان ہونے کی حیثیت سے یہ سوال نہیں ہو سکتا کہ فرشتے کدھر ہیں؟ ہمیں تو نظر ہی کوئی نہیں آیا۔ یہ تو وہ بات ہوئی کہ کسی نے کہا دیکھو یہ شعر غالب کا ہے اور وہ بڑا مشہور شاعر تھا۔ کہتا ہے کیا مشہور تھا، مجھے پتہ نہیں ہے کہ وہ کون ہے؟ اس کی بات ٹھیک ہے۔ وہ مشہور کیسے ہو سکتا ہے جس کا آپ کو پتہ نہیں ہے۔ وہ راز جو آپ کو سمجھ آجائے وہ کب راز رہتا ہے، راز وہ ہے جو آپ کو بالکل سمجھنہ آئے۔ کسی بھی راز کو دریافت کرنے سے پہلے اپنا ذاتی راز دریافت کرو کہ آپ خود کیا ہو؟ آپ کون ہو؟ کہاں سے آئے ہو؟ کدھر کو جاری ہے ہو؟ یہاں ہونا کیا ہے اور کب تک ہونا ہے؟ اور ہونے میں نہ ہونا کیسے ہوتا جا رہا ہے؟ نہ ہونے میں ہونا کیسے ہوتا جا رہا ہے؟ اور آپ کے پرانے لوگ کہاں چلے گئے؟ آپ

انہیں کہاں چھوڑ کے آ رہے ہیں اور نئے لوگ بڑے کیسے ہو گئے ہیں، پچھے جو ہے وہ بڑا کس طرح ہو گیا؟ اور بڑا رخصت کیسے ہو گیا؟ اور تمام وسائل کے باوجود آنکھوں میں آنسو کدھر سے آ گئے؟ کہتا ہے آپ تو بیمار نہیں ہو، ٹھیک ٹھاک ہو، رہو کیوں رہے ہو؟ کہتا ہے مجھے کوئی نقصان تو نہیں ہوا، میں تو ٹھیک ہوں، بس صرف دوست مر گیا۔ یہ سارے واقعات سوچنے والے میں تمہاری خوشی بھری زندگی میں کسی اور کاغذ کدھر سے آ گیا؟ خط بن کے آ گیا، ٹیلی گرام بن کے آ گیا، اور تمہاری غمگین زندگی میں خوشی کہاں سے آ گئی۔ ان کو پہچانو۔ یہ سب کیا ہے؟ یہ باتیں سوچنے والی ہیں، تم نے آسمان کے ستاروں کی چالیں درست نہیں کرنی ہیں۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ آسمان پر پاؤں رکھتے رکھتے راستہ ہی پاؤں سے نکل جائے یا پاؤں راستے سے نکل جائیں! یہ دھیان کرنا چاہیے کہ یہ زندگی ہے، اس کے اندر اپنی حدود کو اور اپنی قیود کو اور اپنی Dimensions کو پہچانو! پھر یہ بات دریافت کرو کہ اے اللہ تعالیٰ اب تو بتا کہ تو کون ہے؟ اگر اس حال میں پوچھو گے تو کہیں ایسا نہ ہو کہ بے باکی جو ہے وہ گستاخی بن جائے۔ اس طرح تم برپا ہو جاؤ گے۔ بے باکی جائز ہے صرف مانے والوں کے لیے! سجدے میں سر ہوا اور سوال ہو کہ یا اللہ تو ہی اس راز سے پردہ اٹھا کہ قصہ کیا ہے؟ اور اگر یوں بات پوچھو گے جیسے اب پوچھ رہے ہو تو پھر تو بڑے بڑے اس راز کونہ پاسکے۔ اس نے حیرت میں ایسا گم کر دیا کہ الجھ کے مر گئے۔ وہ اللہ ہے، وہ خیر المذکورین ہے، وہ پھر ایسی چال چلتا ہے کہ تمہاری سب تدبیریں توڑ کے رکھ دیتا ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ یہ لوگ مجھ سے پوچھتے ہیں کہ وہ وقت کب آئے گا، وہ گھری کب

آئے گی؟ اس بڑی خبر کے بارے میں پوچھر رہے ہیں کہ وہ آئے گی کہ نہیں آئے گی۔ ان کو یہ بتاؤ کہ پہاڑوں پر کبھی غور کیا ہے؟ پہاڑ کا راز الگ ہے۔ پہلے یہ دیکھو کہ زمین کا انپاراز ہے، پہاڑ کو دیکھو کہ یہ میخوں کی طرح کیسے گاڑے گئے۔ آسمان کو دیکھا کبھی غور سے؟ کبھی دریا کو روانی میں دیکھا؟ کبھی طغیانی میں دیکھا؟ کبھی آپ نے یہ دیکھا کہ آنکھ میں آنسو کس طرح سفر طے کر رہا ہے؟ کبھی آپ نے یہ دیکھا کہ سارا واقعہ کیا ہے؟ اس بے حس دنیا کے اندر احساس کس طرح پل رہا ہے؟ یہ بھی دیکھا؟ بھائیوں میں محبت کیسے ہوتی ہے؟ جدائی کیسے ہوتی ہے؟ یہ چھوٹے چھوٹے واقعات دیکھو! ایک شخص ہر فنی کے بچے کو پکڑ کے لے گیا اور پیچھے اس کی ماں چلی آ رہی ہے۔ اس آدمی پرِ قلت طاری ہو گئی، رورو کے درویش ہو گیا کہ یا اللہ اس بے حس دنیا میں اتنی محبت ابھی باقی ہے! اس محبت کا جلوہ دیکھ کر اس کو خدا یاد آ گیا۔ خدا کو یاد کرنے کے ماننے کے بڑے بڑے Process ہیں۔ ایک بات یاد رکھنا! یہ راز ان لوگوں پر آشکار ہوتا ہے جو وابستگی میں مکمل ہوں۔ یہ راز وابستہ شخص پر آشکار ہوتا ہے۔ یہ سربستہ راز وابستہ شخص پر آشکار ہو گا، غیر پر تو ہو ہی نہیں سکتا۔

پہلے تو اپنے آپ کو اک آئینہ بنا  
وہ خود نکل کے آئیں گے اپنے نقاب سے  
بات یہ ہے کہ تم نے ڈھونڈنا کہیں نہیں ہے، صرف اپنے دل کو پالش  
کرتے جانا ہے۔ Suddenly one fine morning اس کے اندر تصویر  
نظر آ جائے گی۔ وہ کہے گی میں راز ہوں، بتاؤ کیا چاہتے ہو؟ راز چھپنا نہیں چاہتا،

وہ دریافت ہونا چاہتا ہے۔ اللہ نے خود فرمایا ہے ”میں چھپا ہوا خزانہ تھامیں نے چاہا کہ ظاہر ہو جاؤں پس میں نے انسان کو پیدا کر دیا۔“ وہ راز خود ظاہر ہونا چاہتا تھا۔ اب تم درمیان میں اپنی کارگیری بند کرو۔ اپنی کاروائیاں کارگیریاں اور داناں میں بند کرو۔ پھر یہ حباب کھلے گا۔ خاموشی سے تسلیم کرتے چلے جاؤ اس کو۔ اللہ کہتا ہے کہ میں زندگی دیتا ہوں، تم کہو کہ آپ سچ کہہ رہے ہیں۔ ”ہم زندگی لیتے ہیں“۔ سچ کہہ رہے ہیں۔ ”میں انسانوں کو خوش کرتا ہوں“۔ سچ کہہ رہے ہیں۔ ”میں غم دیتا ہوں“۔ سچ کہہ رہے ہیں۔ اللہ کو مانتے جاؤ۔ اللہ جو کہتا ہے تم مانتے جاؤ، تم ہر بات تسلیم کرلو۔ جب ہربات تسلیم کرلو گے تو اللہ دیکھے گا کہ یہ تو ماننے والا ہے، پھر کہے گا چلو اس پر سے حباب ہٹا دو۔ پھر راز اور حباب اٹھ جاتا ہے۔ محمود کا راز کس پر کھلے گا؟ ایا ز پر۔ باقی لوگوں کے لیے محمود ایک بادشاہ ہے، ایا ز کے لیے یار ہے، دوست ہے! محمود نے دوسروں سے کہا کہ یہ ہیرا توڑ دو مگر سب جھجک گئے اور ہیرانہ توڑا۔ محمود نے ایا ز سے کہا کہ تم یہ ہیرا توڑ دو اس نے وہ ہیرا توڑ دیا۔ محمود کہتا ہے یہ تم نے کیا کیا؟ ایا ز کہتا ہے کہ غلطی ہو گئی آقا! تب محمود نے کہا تم سب لوگوں نے ہیرانہ توڑا مگر میرا حکم توڑ دیا اور ایا ز نے ہیرا توڑ دیا مگر میرا حکم نہ توڑا۔ اللہ میاں نے سب فرشتوں سے فرمایا کہ میرے علاوہ کسی کی عبادت نہیں کرنا۔ سب نے کہا کہ بالکل بجا ہے۔ پھر ایک دن اللہ نے کہا کہ اس انسان کے آگے سجدہ کرو۔ سب جھجک گئے۔ شیطان نے کہا کہ کل آپ نے فرمایا تھا کہ میرے علاوہ سجدہ نہیں کرنا اور آج آپ کہہ رہے ہیں کہ سجدہ کرنا ہے۔ اللہ نے کہا کہ باہر نکل جاؤ اور وہ لعین ورجیم ہو گیا۔ اللہ فرماتا ہے کہ بات یہ ہے کہ کل

بھی میرا حکم تھا اور آج بھی میرا حکم ہے، کل مانا ہے تو آج بھی مان، تجھے اس بات  
 سے کیا بحث ہے کہ وہ کیا تھا اور یہ کیا ہے؟ ایک کہانی سنو۔ ایک آدمی ایک دن  
 بیٹھا غور کر رہا تھا، اس نے آسمان کو دیکھا، پہاڑوں کو دیکھا، دریاؤں کو دیکھا،  
 سامنے پہاڑ نظر آئے، کہتا ہے یا اللہ اگر یہ پہاڑ نہ ہوں تو جو ادھر کے رہنے والے  
 لوگ ہیں ان کو بھی ہم تیرا کلام پہنچائیں، تیرے نام کو ہم لے چلیں وہاں پر یہ پہاڑ  
 درمیان میں رکاوٹ ہیں۔ آواز آئی۔ ”مردوں میری تخلیق کی ہوئی چیز میں نقش  
 نکالتا ہے۔ جا ہم نے تیرا نام مردوں میں لکھ دیا“، وہ بندہ سیانا تھا۔ اس نے  
 سر جھکایا اور کہا کہ جہاں آپ لکھیں ہم تسلیم کرتے ہیں آپ کی مرضی ہے، ہم  
 تابعdar ہیں اور سجدے میں چلا گیا۔ اللہ تعالیٰ کو اس کی یہ بات پسند آئی۔ فرمایا جا  
 ہم نے آج سے تمہیں Promotion دے دی اور تمہیں مقرب بنالیا۔ بات  
 اتنی سی ہے کہ جھک جانے سے بات بن جاتی ہے۔ آپ دیکھو اب لیں اور آدم  
 ﷺ کو۔ اب لیں سے انکار ہوا یا اس نے انکار کیا، آدم ﷺ کو حکم ہوا کہ ولا تقربا  
 هذه الشجرة فعكونا من الظالمين ”خبردار! اس درخت کے قریب نہیں جانا  
 و گرنہ ظالموں میں سے ہو جاؤ گے۔ آدم درخت کے قریب چلے گئے۔ اس طرح  
 Fall ہو گیا اور سزا ہو گئی۔ اب آدم جو ہیں ان کی فضیلت دیکھو۔ اب لیں کو توبہ نہیں  
 ملی ہے اور آدم کو توبہ مل گئی۔ ربنا ظلمنا انفسنا و ان لم تغفر لنا و ترحمنا  
 لنکونن من الخسرین ”معافی دے دواللہ میاں بس غلطی ہو گئی! اب یہ ہے  
 آدم ﷺ کی فضیلت۔ آدم احسن تقویم ہیں اور شیطان اس لیے رجیم ہے کہ اس پر  
 توبہ آشکار نہیں ہوئی ہے۔ تو دونوں میں یہ فرق ہے۔ جھک جانے والے پر یہ راز

آشکار ہوتا ہے۔ جھک جانے والائات کو جانے والا ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کہتا ہے  
کہ یہ کیسے ہو سکتا ہے کہ سونے والے کو جانے والے کا علم مل جائے؟ اس لیے یہ  
بات جاگ کے کی جاتی ہے۔ لوگوں نے سوال کیا کہ کائنات کیا ہے؟ یہ راز کیا  
ہے؟ اس راز سے پرده اٹھا۔ اب کیا چیز ہے؟ ہوا کیا ہے؟ کون کیا ہے؟ شیخ کوئی کی  
تاریکی میں کون پال رہا ہے؟ ان سارے سوالات سے دنیا بھری ہوئی ہے۔ جن  
لوگوں نے سوال کا جواب ڈھونڈا، انہوں نے خالی پیٹ ڈھونڈا، انہوں نے آنکھ  
بند نہیں کی ہے، اور سوال کا جواب ڈھونڈنے کے لیے چلتے رہے کہ وہ کہاں  
ہے؟ میراللہ کہاں ہے؟ پھر جب وقت آیا تو اس نے کہا فاینما تولوا فشم  
وجہ اللہ جدھر آنکھ اٹھا کے دیکھو اللہ ہی اللہ ہے، راز ہی راز ہے اور یہ سارا آشکار  
ہے۔ یہ نہیں ہے کہ آپ آرام سے بیٹھے رہو اور کہو کہ اللہ میاں کدھر ہے۔ اللہ  
میاں یوں کب ملتا ہے، یہ واقعہ سینہ چاک کر کے ملے گا۔ سینہ چاک ہو گا تب جا  
کے یہ راز کھلے گا۔ تو پہلے اپنا سینہ کھوں۔ راز اس وقت کھلتا ہے جب آپ مکمل طور  
پر اپنے آپ سے باہر ہو جاتے ہیں۔ راز اس کیفیت میں آشکار نہیں ہو گا بلکہ سینہ  
چاک والی کیفیت میں ہو گا۔ یہ راز کب کھلتا ہے؟ جب انسان کا دل اس زندگی  
سے بھر جاتا ہے پھر یہ راز کھلتا ہے۔ ایک کہانی سنو۔ ایک سوداگر کے پاس  
پنجھرے میں ایک بولنے والا طوطا تھا، سوداگر سفر پر جانے لگا، اس نے طوطے سے  
کہا کہ بولو تمہارے لیے کیا چیز لاوں۔ اس نے کہا کہ جنگل میں ہمارا گرو طوطا  
ہے، اس کو جا کے ہمارا سلام کہنا۔ اسے کہنا کہ آزاد فضاؤں کے رہنے والو! ایک  
غلام پنجھرے میں ہے اور آپ کو سلام بھیجتا ہے۔ وہ سوداگر جنگل میں گیا۔ وہاں

گرو طوطے کو اس نے کہا کہ ایک پنچھی جو پھرے میں ہے آپ کو سلام کہہ  
 رہا ہے۔ گرو طوطا پھر پھر کرتے ہوئے نیچے گر گیا۔ جنگل کے سارے طوطے نیچے  
 گر گئے اور مر گئے۔ سوداگر کو بڑا دکھ ہوا کہ یہ کیا ہو گیا۔ واپس گیا۔ طوطے نے  
 پوچھا میرا پیغام دیا تھا؟ کہنے لگا کہ بڑا ظلم ہو گیا، تمہارا پیغام سنتے ہی گرو طوطا بھی  
 مر گیا اور باقی مرید طوطے بھی سب مر گئے۔ اس نے کہا پھر ہم یہاں کیا کر رہے  
 ہیں اور وہ بھی مر گیا۔ سوداگر حیران رہ گیا۔ اس نے مردہ طوطے کو نکال کے باہر  
 پھینک دیا۔ وہ مردہ طوطا فوراً اڑ گیا۔ سوداگر نے کہا کہ یہ کیا ہے؟ طوطے نے کہا  
 کہ مجھے گرو نے تیرے ذریعے یہ پیغام دیا ہے کہ اگر تو مرنے سے پہلے مر جائے  
 گا تو یہ راز کھلے گا۔ یہ جو خیال کا پنجھرہ ہے، دماغ کا پنجھرہ ہے، اس سے آزاد ہونے  
 کا ایک ہی راستہ ہے، مر جا!!! تو جو لوگ مرنے سے پہلے مر گئے وہ راز پا گئے۔  
 اس کے علاوہ راز نہیں ملتا۔ اس حالت میں راز کیسے ملے تجھے کیونکہ راز تو اس  
 حالت میں ہوتا ہے۔ ایک آدمی کسی کے پاس گیا اور اس Tattoo کرنے والے  
 والے سے کہا کہ جناب میری پشت پر ایک شیر بنادو۔ وہ آدمی سوئی سے شیر  
 بنانے لگا۔ اس آدمی کو سوئی کی درد ہوئی۔ پوچھا کہ شیر کا کون سا حصہ بنار ہے ہو۔  
 بولا کہ دُم بنار ہا ہوں۔ وہ آدمی بولا دم کو رہنے دے باقی کا شیر بننا۔ اس نے پھر  
 سوئی لگائی تو بڑا درد ہوا۔ کہتا ہے کہ اب کیا بنار ہے ہو؟ بولا گردن کے بال  
 بنار ہا ہوں، کہتا ہے کہ بال چھوڑ دے باقی کا حصہ بنا، غرض جہاں بھی وہ سوئی لگاتا  
 درد ضرور ہوتا۔ کار گیر بولا بھائی بات سن، تو شیر نہیں بنو سکتا کیونکہ تو درد برداشت  
 نہیں کر سکتا اور یہ شیر درد کے بغیر بتا نہیں ہے۔ بات یہ ہے کہ یہ راز مرے بغیر

نہیں ملتا اور یہ وہ راز ہے کہ اس وقت آشکار ہوتا ہے جب تو اپنے آپ سے باہر نکل جائے۔ کہیں بے تاب ہو کے سوال ترک نہ کر بیٹھنا۔ اس کو آرام سے دل میں رکھو۔ کچھ سوالات ایسے ہوتے ہیں جن کے جواب کا ایک خاص وقت ہوتا ہے۔ ایک چھوٹا سا بچہ اگر ماں باپ سے کہے کہ یہ بتاؤ شادی کیا ہوتی ہے تو ماں باپ کیا بتائیں گے۔ کیونکہ جب تک وہ جوانی کے اندر داخل نہیں ہوتا اسے اس کا مفہوم سمجھنہیں آ سکتا۔ نابالغ ذہن یہ بات سمجھنہیں سکتا کہ بلوغت کا راز کیا ہے؟ کائنات کا راز Immature آہی پر کبھی آشکار نہیں ہوتا۔ اس راز سے پرده کیسے اٹھتا ہے، اس شعر سے آپ کو سمجھا جائے گی ۔

پردے اٹھے ہوئے بھی ہیں ان کی ادھرنظر بھی ہے

بڑھ کے مقدر آزماس بھی ہے سنگ در بھی ہے

یہ راز کسی سنگ در سے ملتا ہے۔ راز کائنات اپنی پیشانی سے ملے گا اور

سنگ در سے ملے گا۔ اس راز کو آشکار کرنے کے لیے کسی کاغلام ہونا چاہیے ۔

مولوی ہرگز نہ شد مولائے روم

تا غلامِ مشش تبریزی نہ شد

اس کے اندر غلام ہونا بہت ضروری ہے۔ یہ راز اس شخص سے پوچھو

جس کے ہاتھ میں آپ بک چکے ہو اور جس کے ہاتھ میں اور تحویل میں آپ جا چکے ہو۔ اگر تم نے اپنے آپ کو کسی کی تحویل میں نہیں دیا تو یہ جواب نہیں مل سکتا،

اس کا جواب صرف وہی شخص دے سکتا ہے۔ جب تم اپنے آپ سے مر جاتے ہو

اور خود کو اس کے حوالے کر دیتے ہو تو پھر وہ اس سوال کا جواب لکھتا ہے اور وہ یہ

جواب تمہاری پیشانی پر، قلب پر اور تمہارے احساس پر لکھتا رہتا ہے۔ اس کی شرط  
یہ ہے کہ پہلے تم اپنے آپ سے نکل کے خود کو اس کے حوالے کر دو .....  
اور سوال پوچھو ..... بولو .....

سوال:

سر! ذکر کیا ہے اور ذکرِ الٰہی کی مقدار کیا ہے؟

جواب:

ذکرِ الٰہی کی مقدار تو کوئی نہیں ہے۔ لا محدود اللہ کے لیے لا محدود  
یاد ہے۔ ذکرِ الٰہی جو ہے الفاظ بھی ہیں، احساس بھی ہے، خیال بھی ہے، اور اس کو  
بے شمار بتایا گیا ہے۔ اللہ والوں نے بتایا ہے کہ ذکرِ الٰہی کیا ہے۔ ایک تو یہ ہے کہ  
آواز کے ساتھ اللہ تعالیٰ کا اسم پکارا جائے۔ سانس کے اندر اور باہر جانے کے  
ساتھ اللہ کیا جائے۔ اس کو ”پاس انفاس“ کہتے ہیں۔ اپنے سانس کی حفاظت  
کی جائے اور سانس کے آتے ”اللہ ہو“ کہا جائے اور سانس کے جاتے ”اللہ ہو“  
کہا جائے۔ اس کا پورا احساس کیا جائے، خیال رکھا جائے اور ”اللہ ہو“ کہا  
جائے۔ اور ”لا الہ الا اللہ“ بھی ذکر ہے اور ذکر کی ایک بات یہ بھی ہے کہ اقم  
الصلوة لذکری۔ یعنی نماز قائم کر میرے ذکر کے لیے۔ اور اللہ کے ذکر کے  
بے شمار طریقے بتائے گئے ہیں۔ اللہ کی راہ میں چلنے والا محبت کے ساتھ جو عمل  
کر رہا ہے وہ بھی ذکر ہے۔ اور اللہ کی راہ میں فکر کرنا جو ہے یہ بھی ذکر ہے  
”تفکرون“، بھی ذکر ہے۔ ”تدبرون“، بھی ذکر ہی ہے اور اللہ کی راہ میں خرچ  
کرنا بھی ذکر ہے۔ اگر پیسے والا آدمی ذکر کر رہا ہو تو اللہ سے کہے گا کہ تو اللہ ہو کہتا

جا رہا ہے اور پیسے خرچ نہیں کرتا، لہذا تمہارا ذکر قبول نہیں ہوگا۔ اللہ کا حکم ہے کہ  
 لن تنالو والبر حتی تتفق و اما تحبون۔ یعنی انسان ہرگز، ہرگز نہیں فلاخ پائے  
 گا جب خرچ نہیں کرے گا وہ چیز جو پسند ہے اس کو۔ غریب آدمی کیا خرچ کرے  
 گا؟ غریب آدمی اپنے دکھ پر خاموش ہو جائے تو یہ بھی ایک طرح کا خرچ ہے۔  
 اس خاموشی کی بدولت غریب غنی ہو جاتا ہے۔ غریب اگر اپنے دکھ پر خاموش ہو  
 جائے تو وہ غریب غنی ہو جاتا ہے۔ کبھی بھی اپنے دکھ پر لوگوں کی گواہی نہ لو۔ دکھ کو  
 خاموش کر دو اور اپنے غم کو پی جاؤ اللہ کے لیے اور اللہ کی راہ میں یہ سوچ کر کہ یہ  
 مصیبت اس کی طرف سے آئی ہے۔ خدا کی طرف سے آنے والی چیز کا مخلوق  
 کے سامنے گلنہ کر دو اور مخلوق کے ظلم کا اللہ کے سامنے گلنہ کرو۔ یہ غریب آدمی کی  
 سخاوت ہے۔ ایسا کرنے سے اس کا ذکر شروع ہو جاتا ہے۔ ذکر کا معنی ہے کہ اللہ  
 کی راہ میں چلنے کا شعور پیدا ہو جائے۔ اللہ کی راہ میں چلتے ہوئے جو کچھ تم کر  
 رہے ہو یہ سب کچھ ذکر میں شامل ہے، خیرات بھی ذکر میں شامل ہے، چلنا بھی ذکر  
 میں شامل ہے، اللہ کے ذاکرین کے لیے روٹی پکانے والا سندروم چیز بھی ذکر میں  
 شامل ہے۔ یہ پورے کا پورا ذکر ہے۔ اور یہ اللہ تعالیٰ کے محبوب ﷺ نے بتایا ہے  
 کہ اصلی ذکر یہ ہے کہ انسان زمان و مکان سے الگ ہو کر خالق کون و مکان کے  
 ذکر میں ایسا گم ہو جائے کہ لامکان بن جائے۔ بلکہ بالکل اس کے عالم میں محو ہو  
 جائے۔ یہ ذکر کی کیفیت ہے۔ انسان اس حال میں ہمہ حال ہو جاتا ہے۔ ایک  
 آدمی ذکر میں بڑا محکر دیا گیا، چلتے چلتے اس کو کہیں ٹھوکر لگی تو خون نکل آیا، اس  
 خون میں سے بھی ذکر کی آواز آتی تھی۔ اللہ کے ذکر کی حد آپ کا شیخ مقرر کرتا

ہے۔ مثلاً شیخ نے کہا کہ اب ذکر بند کر دے، اب یہ ذکر بند کرنا جو ہے یہ اطاعت ہے۔ جس ذکر سے منع کیا جائے وہ ذکر بذاتِ خود آپ کو اطاعت سے باہر لے جائے گا۔ یہ میں وارنگ کی بات بتارہ ہوں۔ مثلاً کوئی شخص ذکر میں بہت محظوظ جائے گا تو نماز کے قریب نہیں جائے گا اور اللہ ہو کے ذکر میں اتنا محظوظ جائے گا کہ درود شریف سے بھاگے گا۔ یہ میں غور کرنے والی بات بتارہ ہوں۔ جو انسان ذکر میں زیادہ مست ہو جائے اس کے قریب جا کے پھر درود شریف پڑھتے ہیں تو اس کو ٹھنڈک محسوس ہوتی ہے، ورنہ وہ درود شریف نہیں سنتا۔ حالانکہ درود شریف کا معنی ادب ہے۔ شیخ کے حکم کے علاوہ ذکر بے باکی میں لے جاتا ہے، تیزی میں لے جاتا ہے، اڑاکے لے جاتا ہے، ادھر کا ادھر کر دیتا ہے، ادھر کا ادھر کر دیتا ہے۔ اس لیے ذکر کے لیے شیخ کا امر ہونا چاہیے۔ اور جس کا امر ہواں کی حفاظت میں ہونا چاہیے اور اس کی سرپرستی میں ہونا چاہیے۔ بے باکی میں ذکر کرتے کرتے بعض اوقات انسان گمراہ ہو جاتا ہے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ کہیں ایسا نہ ہو کہ ذکر بھی کرتے جائیں اور گمراہ بھی ہو جائیں۔ اس لیے یہ ضروری بات ہے کہ کہیں آپ کا ذکر ہونا شریعت سے مکرانہ جائے۔ ایسے لوگ دیکھے ہیں، ہم نے۔ اس لیے ذکر کرتے وقت بڑی احتیاط چاہیے۔ ذکر شریعت کے اندر رہ کے کیا جائے اور کسی شیخ کے حکم سے کیا جائے اور کسی شیخ کی پناہ میں کیا جائے اور اس کے سہارے سے کیا جائے، تاکہ منزل آسانی سے مل جائے۔

سوال:

اپنی ذات کے ساتھ کیسے Sincere ہو جاسکتا ہے؟

جواب:

سب سے پہلے اپنے رشتؤں کو پیچانو۔ ان رشتؤں کے ساتھ صداقت کا تعلق رکھو۔ پھر جو آپ کا Self ہے، آپ کا Your Real Self بلکہ Your Self ہے اس کو پیچانو۔ اس میں سب سے پہلے آپ کے رشتے آتے ہیں۔ سب سے پہلے اپنے رشتؤں کو پیچانو۔ جو لوگ آپ سے تعلق رکھتے ہیں وہ آپ کا Self ہیں، ان کے ساتھ Sincere ہو جاؤ۔ آپ کے خیال کے مطابق، آپ کے مرنے پر جن لوگوں کو غم ہونے کا مکان ہے، اپنی زندگی میں ان لوگوں کو خوشی ضرور دے جاؤ، یہ میری نصیحت ہے۔ ان لوگوں کو بعد میں صرف رونے کے لیے نہ چھوڑ جانا، ان کو تھوڑا ساروں نے کا حوصلہ بھی دے جاؤ۔ بس اتنا سا کام کر لوتو یہ آپ کی اپنے Self کے ساتھ۔ ذرا جائزہ لو کہ آپ کے مرنے کے بعد کون افسوس کرے گا؟ انہیں اپنی زندگی میں ہی خوشی دے جاؤ۔ جس کو اپنی موت کا غم دے کے جانا ہے اسے زندگی میں خوشی بھی دے جاؤ۔ جب موت کا غم دے کے جاؤ گے تو زندگی کی خوشی بھی تو دے کے جاؤ۔ تو یہ ہے 'Sincerity' میں Sincere ہو جاؤ یعنی جو آپ کہہ رہے ہو وہی کرو اور آپ کر رہے ہو وہی کہو۔ الفاظ اور اعمال میں تضاد نہ ہو، یہ Sincerity to yourself ہے۔ یعنی جو آپ کہہ رہے ہو وہی کرو اور جو آپ کر رہے ہو وہی ہونا چاہیے۔ آپ کے الفاظ آپ کا باطن ہوں اور آپ کا باطن الفاظ میں آئے۔ آپ کا قائل آپ کا حال ہو اور آپ کا حال آپ کا قائل ہو۔ یعنی کہ اگر آپ اندر سے خوش ہو تو اپر سے غم کی بات نہ بولو اور اگر آپ کا اندر غمگین ہے تو اپر سے

خوشی کی بات نہ بولو۔ یہ ہے Sincerity۔ آپ کے الفاظ اور آپ کے حال میں فرق نہیں ہونا چاہیے۔ آپ کے ظاہر باطن کا فرق نہیں ہونا چاہیے۔ اس لیے پہلے آپ اپنے کو پہچانو۔ Be True to Yourself کا مطلب ہے آپ کا خیال، احساس، پھیلاو، پیسہ، وابستگیاں۔ وابستگیوں میں محبت بھی ہے، رشتہ بھی ہیں، بزرگ بھی ہیں اور اولادیں بھی ہیں۔ جو علق تمہاری Range میں آئے وہاں Sincere ہو جاؤ۔ کہتے ہیں کہ آدمی جو ہے، He is the part of Sincere everyone whom he meets لوگوں سے وہ اس قدر Sincere ہو جاتا ہے کہ ہر شخص چاہتا ہے کہ اس سے ملے اور پھر اس کی انہائی شکل جو ہے وہ رحمت اللعائین ﷺ ہیں۔ یہ Sincerity کی انہتاء ہے کہ ہر انسان کے لیے رحمت کا دعویٰ آپ ﷺ ہیں۔

جب آپ اپنی ذات کے ساتھ Sincere ہو جاؤ تو اس کا مطلب یہ ہے کہ نہ آپ مبالغہ کرو نہ کسرِ نفسی کرو یہ دونوں غلط باتیں ہیں۔ کسرِ نفسی جو ہے یہ بعض اوقات پسند نہیں کی جاتی۔ اتنی کسرِ نفسی نہ کرو کہ تھیرِ ذات ہو جائے۔ اپنے ساتھ حقارت کے الفاظ مدت استعمال کرو اور مبالغہ بھی نہ کرو کہ ”دونوں جہاں ہیں آج میرے اختیار میں“، یہ نکتہ کہنے والا ہر بے چارہ دنیا چھوڑ کے چلا گیا، یہ بھی نہ کہا کرو۔ نہ مبالغہ ہو نہ کسرِ نفسی ہو نہ کنجوں بنو اور نہ فضول خرچ بنو۔ یہ ہے اپنی ذات سے Sincere ہونا۔ یعنی ماضی کا خیال رہے اور مستقبل بھی نظر سے او جھل نہ ہو جاؤ آپ کی تحویل میں ہیں وہ بھی خوش رہیں اور جن کی تحویل میں تم ہو وہ بھی خوش رہیں۔ تم جن کے ہو وہ بھی خوش رہیں، جو تمہارے ہیں وہ بھی خوش

رہیں۔ بس اتنی بات یاد کرو، تمہاری ذات Sincere ہو جائے گی، یعنی تم جن کے ہو وہ خوش رہیں اور جو تمہارے ہیں وہ خوش رہیں، جتنا تمہارا پھیلاؤ ہے وہاں تک خوشی ہو وہاں تک Sincerity ہو اور دشمن کے ساتھ دشمنی کرو اور دوست کے ساتھ دوستی کرو یہ ہے Sincerity۔ Sincerity کا مطلب ہے کہ یہ دونوں نہ ہوئیہ دونوں لفظ نہ ہوں۔ Simulation نہ ہو اور Dissimulation کا مطلب ہے کہ Showing what you have not اور Concealing what you have to be کا مطلب ہے کہ یہ دونوں کام نہ ہوں۔ حقیقت جو ہے اسے چھپاؤ نہیں اور جھوٹ جو ہے اسے بیان نہ کرو۔ اپنے بارے میں خوش گمانیاں نہ پھیلاؤ اور اپنے بارے میں بد گمانیاں نہ پھیلاؤ، تم اندر سے جتنے ہو اس سے کم ظاہر کرو یہ ہے Sincerity۔ جتنا علم ہے اس سے ذرا کم بولو، جتنی دولت ہے اس سے اپنے آپ کو کم امیر ظاہر کرو۔ دولت چھپاؤ نہیں لیکن مبالغہ نہ پیدا ہو جائے۔ یہ ہے Sincerity۔ اور اگر زندگی میں Sincerity ہو تو موت کے ساتھ بھی Sincere ہو جاؤ۔ بس دونوں کام کرو۔ زندہ رہو تو مرنے کا انتظار ہے اور موت سے اتنا نہ ڈرو کہ زندگی ناممکن ہو جائے۔ زندگی گزارو یقین کے ساتھ اور موت پر اعتماد رکھو۔ موت سے اتنا ڈرنا نہیں ہے کہ زندگی سے ما یوس ہو جاؤ اور یہ بھی نہ ہو کہ موت سے غافل ہو جاؤ، یہ ہے Sincerity۔ تو بڑی اچھی بات ہے اپنی ذات کے ساتھ ہونا، اپنی ذات کی والبستگیوں کے ساتھ Sincere ہونا، اور ہر ایک کے ساتھ ہونا۔ اچھے لوگ ایسا ہی کرتے ہیں۔ Sincere

بولو شاباش کچھ بولو کوئی اور سوال ذہن میں  
آرہا ہے تو پوچھو۔  
سوال:

سید میں اور عام مسلمان میں کیا فرق ہے؟

جواب:

سید میں اور عام مسلمان میں سب سے پہلا تو یہ فرق ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ اے ایمان والو! ہم نے تمہیں قبیلوں میں اور شاخوں میں پیدا کیا۔ انا خلقنکم من نفس واحدة وجعلنا شعوبا وقبائل لتعارفوا - تاکہ تم پہچانے جاؤ۔ ان اکرمکم عنده اللہ اتقکم۔ اللہ کے نزدیک بہتر تودہ ہے جو متقی ہو۔ اگر سید متقی نہ ہو تو یہ اچھی بات نہیں ہے اور اگر متقی بھی ہو اور سید ہو تو یہ بہت بہتر بات ہے۔ سید کا معنی سر براد ہونا یا آلِ مصطفیٰ سے ہونا۔ آلِ مصطفیٰ نے اگر کردارِ مصطفیٰ کو Follow نہیں کیا تو میراث نبی نہیں آئے گی۔ اگر سید بھی ہو اور اس کی میراث کردار میں آئے، علم میں آئے اور اخلاق میں آئے تو اس کی بہت عزت کرنی چاہیے۔ بزرگوں نے کہا ہے کہ جن لوگوں پر آپ کا یقین ہو جائے کہ یہ نبی پاک ﷺ کے خاندان سے ہیں تو ان لوگوں کی عزت کرنی چاہیے بلکہ ضرور کرنی چاہیے اور اگر یہ دیکھو کہ ان کے اعمال میں بہت کمی ہے تو ان کی اصلاح کرنی چاہیے، ورنہ ان کو Avoid کرو۔ تو آل جو ہے وہ کردار کی آل ہے، آل جو ہے دین کی آل ہے، آل جو ہے فرمان کی آل ہے، اس بات کا ذرا خیال رہے۔ عام مسلمان اور سید کو دیکھیں تو ان میں فرق ایسے نہیں ہیں کیونکہ

وہ بھی مسلمان ہے اور وہ بھی مسلمان ہے۔ ان دونوں میں فرق یوں نہیں ہے اور نہ فرق آگے جا کے یوں نکلتا ہے۔ یہ بات تو سب جانتے ہیں کہ جب جنس بھی اچھی ہو اور کردار بھی اچھا ہو تو لازمی بات ہے کہ نتیجہ بہت اچھا ہو گا۔ نسل کا اثر ضرور ہوتا ہے۔ مرغوں کی نسل ہوتی ہے، جانوروں کی نسل ہوتی ہے اور پھر انسانوں کی بھی نسل ہے۔ نسل اچھی ہونا اچھی بات ہوتی ہے۔ بات یہ ہے کہ دین کا کوئی بھی حکم جو ہے اس سے کسی کو استثناء نہیں ہے اور دین دینے والے نے یہ کہا ہے کہ کبھی یہ نہ سمجھ لینا کہ تم ہماری اولاد ہو، ہماری بیٹیاں ہو، ہمارے بیٹے ہو یہ فرض اللہ کی طرف سے ہے، ہم خود جھکے ہوئے ہیں اس کی راہ میں۔ اس لیے یہ خیال رہے کہ دین کی جہاں تک بات ہے وہ احکام کے Obey کرنے میں ہے۔ اللہ کے احکام بجالانا ہی دین ہے۔ دین کے حوالے سے جو تقویٰ میں قریب ہو گا وہی اللہ کے قریب ہو گا۔ یہ دین کا حوالہ ہے، باقی دنیا کے اندر جو مرضی کرو تم۔

ہاں جی اور بولو ..... کوئی اور سوال!

سوال:

سر کسی نعمت کا یا کسی شخص کا شکر یہ ادا کرنے کا سب سے اچھا طریقہ کیا ہے؟

جواب:

اس شخص کی جو مہربانی ہوتی ہے اس مہربانی کے اندر شکر یہ ادا کرنے کا فارمولہ موجود ہوتا ہے۔ مثلاً کس نے یہ مہربانی کی کہ آپ کو پیسوں کی تھیلی دی، اب شکر یہ ادا کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ آپ کے اندر پیسے کی فراوانی آئی ہے۔

آپ اس کی راہ میں پیسہ ہی خرچ کر دو اب اس کا شکریہ ادا ہو گیا۔ جس قسم کا فیض ہوتا ہے، ویسا ہی شکریہ ہوتا ہے۔ اگر اس نے آپ کو اللہ کی راہ میں لگادیا تو جب اللہ کی راہ میں چلوتے اس کا شکریہ ادا کرو۔ یہ شکریہ ہے اس کا۔ یعنی جو چیز اس نے عطا کی ہے، اس کے مطابق ہی شکریہ ہوتا ہے۔ دوست کی مہربانی کا شکریہ ادا کرنے کا طریقہ ایک تو یہ ہے کہ دوست کے ساتھ دوستی قائم رہے، پھر الفاظ سے اور دل سے اسے محسوس کیا جائے اور جتنا بھی ہو سکے، اس بات کا ممنون ہونا چاہیے۔ اللہ کا ارشاد ہے کہ جس نے انسان کا شکریہ ادا نہ کیا، اس نے اللہ کا شکریہ کیا ادا کرنا ہے۔ دراصل یہ اللہ تعالیٰ ہی کی طرف سے ہوتا ہے کہ انسانوں کو آپ کے پاس بھیجا جاتا ہے کہ وہ ایسا کام کر دیں کہ آپ پر شکریہ ادا کرنا واجب ہو جائے۔ اس انسان سے یہ کہنا چاہیے کہ ”میں تیرا شکریہ ادا کرتا ہوں کہ تو نے یہ بات بتائی ہے اور اللہ کا شکریہ ادا کرتا ہوں کہ اس نے تجھے یہ بات بتانے کو بھیجا ہے۔“ شکریہ ادا کرنے والا ہمیشہ ہی سرفراز ہو گا۔ دعا یہ مانگا کرو کہ یا اللہ تیرا شکر ہے کہ تو نے مجھے شکر کرنے والا بنایا۔ شکر کرنے والا دوسروں کے قصور معاف کیے رکھتا ہے اور کرتا ہی چلا جاتا ہے۔ تو شکریہ کیا ہے؟ دوسروں کے قصور معاف کرتے جانا۔ قصور دار کو معافی مانگنے سے پہلے معاف کر دو یہ ہے شکریہ۔ کسی انسان سے کوئی قصور ہو گیا، اب انسانوں سے قصور ہوتا رہے گا اور شکریہ والا بندہ معاف کرتا چلا جائے گا۔ ایک دفعہ صحابہ کرام رضوان اللہا جمعین نے عرض کی یار رسول اللہ آپ فرماتے ہیں کہ اپنے غلاموں کو بار بار معاف کر دیا کرو، آپ یہ فرمائیں کہ دن میں کتنی مرتبہ غلاموں کو معاف کریں۔ آپ نے فرمایا ستر مرتبہ تو

ضرور معاف کرو! یعنی یہ ہے اس دین کا شکر یہ کہ غلام کی لغوشوں کو ستر مرتبہ Daily  
 معاف کر دیا کرو۔ گویا کہ شکر یہ ادا کرنے والے جو ہیں وہ ہمیشہ صرف معاف  
 کرتے رہتے ہیں اور ہمیشہ ہی ساجدین رہتے ہیں اور شاکرین رہتے ہیں۔ یہ  
 نہیں یاد رکھو کہ جو شاکرین ہیں وہ ہمیشہ ساجدین رہتے ہیں۔ شکر کرنے والے کا  
 بسر ہمیشہ سجدے میں ہوتا ہے۔

اور بولو ..... کوئی اور سوال پوچھو .....

سوال:

حضور! جو آدمی احسان فراموش ہوا اس کے ساتھ بہتر سلوک کرنے  
 والے کے لیے کیا حکم ہے؟

جواب:

احسان فراموش کے ساتھ بہتر سلوک کرنا؟ احسان فراموش کے ساتھ  
 جو بہتر سلوک کرے، اصل میں وہی شخص بہتر ہے۔ اس میں یاد رکھنے والا ایک بڑا  
 نسخہ ہے، کہ جس کے ساتھ احسان کیا گیا ہو وہ تو اس کو یاد رکھے اور جس شخص نے  
 احسان کیا، وہ شکر یہ کا انتظار نہ کرے۔ اس لیے احسان فراموش شخص ہو یا کوئی  
 اور شخص ہوا احسان کرنے والے کا کام ہے احسان کرنا، لوگ مانیں یا نہ مانیں، اس  
 کا کام ہے لوگوں پر احسان کرتے جانا، اللہ تعالیٰ کا اس طرح فرمان ہے کہ تم نہیں  
 مانتے، لیکن کھانا تو لے لو..... تم مجھے نہیں مانتے، نہ مان، دیکھا جائے گا، تمہارا  
 ہمارا ایک دن مقرر ہو گیا، پھر ہم کہیں گے؟ ذلک الیوم الحق کہ یہ وہ دن ہے  
 انصاف کا، آج تم لائے گئے ہو اس مقام پر جس کے تم انکاری تھے، لیکن فی الحال

کھانا پینا قبول کرو ..... تو یہ اللہ تعالیٰ کے کام ہیں۔ احسان کرنے والے کا یہ کام  
 ہے کہ کوئی احسان فرماو ش ہو یا یاد رکھنے والا ہو، ان پر احسان کرتے جانا۔ ایک  
 دفعہ وار نگ آتی ہے اور یہ بات بتانے والی تو نہیں ہے لیکن میں تمہیں بتاتا ہوں،  
 کہ بعض اوقات برے آدمی کے ساتھ نیکی کرنا ایسے بھی ہو سکتا ہے کہ یہ نیک  
 آدمی کے ساتھ براٹی ہو۔ مثلاً سانپ کے ساتھ نیکی کرنے تے جاؤ اور اس کی جان  
 بچاتے جاؤ، کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ تمہارے بھائی کو ڈس لے۔ یہ خیال رہے۔ اس  
 لیے احسان کرنے والے احسان کے Field کے Area کو طے کر لیتے  
 ہیں کہ جس پر وہ احسان کر رہے ہیں وہ شخص کم از کم Harmless ہونا چاہیے۔  
 دشمن کی تلوار پر احسان کرو گے تو بھائی کی گردن کا نقصان ہو گا۔ اس کا خیال  
 رہے۔ باقی یہ کہ احسان کرنا بہت اچھی بات ہے۔

سوال:

جناب زندگی کو موت پر فتح کیوں دی گئی ہے.....

جواب:

کس نے کہا؟

سوال:

جناب یا ایک حقیقت ہے.....

جواب:

حقیقت تو آپ کہہ رہے ہو نا! فارمولہ بھی بنالیا آپ نے جب کہ  
 دیکھتے اس کے برعکس ہیں۔ تو پھر فارمولہ کیسے بنالیا؟ موت اپنے وقت پر ہے،

زندگی اپنے وقت پہ ہے۔ یہ مقابلہ کرنا ضروری تو نہیں ہے کہ میز کو کرسی پر فتح ہے۔ یہ میز ہے، اور وہ کرسی ہے۔ موت اپنے وقت کا نام ہے اور زندگی کی اپنی Duration ہے۔ زندگی اور موت کے درمیان کوئی جنگ نہیں ہو رہی۔ موت زندگی کا ایک روپ ہے۔ یہ کوئی جنگ نہیں کہ ادھر سے موت آ رہی ہے اور ادھر سے زندگی ..... زندگی نہیں مرتی ہے، موت صرف اس کا نام ہے۔ یہ دو علیحدہ چیزیں نہیں ہیں کہ کہیں آپ خدا نخواستہ یہ سمجھ لو کہ یہ ایک موت ہے اور ایک زندگی۔ زندگی کا ایک نام بدل جاتا ہے اور وہ نام ہے موت! کسی نے پوچھا کہ موت کی شکل کیا ہے؟ اس نے کہا کہ موت کی صورت تیری اپنی صورت ہے کہ یہ تیری صورت جو خوب صورت ہے، اس کا نام میت ہے۔ اور اسی خوب صورت کا نام بدل جائے گا اور میت کہلا جائے گا۔ اس لیے زندگی اور موت کے درمیان کشمکش نہیں ہے ۔

روزِ اول سے پہی ہے زندگی کا سلسلہ  
 موت کیا ہے زندگی کا آخری اک مرحلہ  
 اور جس کو آپ زندگی موت کہہ رہے ہیں وہ ایک فرد کی بات کہہ رہے ہیں۔  
 جو ہے اس کو ابھی Total Death نہیں آئی۔ وہ Life جاری ہے۔ لا اُف جو ہے وہ پوری طرح چل رہی ہے، انسان موجود ہے، انسان مرتے رہتے ہیں لیکن انسان موجود ہے۔ زندگی ختم ہوتی رہتی ہے لیکن زندگی جاری ہے۔ وہ زندگی چلتی جا رہی ہے، اس کو Death نہیں آئی ابھی تک۔ اور ابھی آئی نہیں ہے غالباً۔ دیکھا جائے تو ہر انسان میں پہلے انسان کی کسی نہ کسی طور

پرخون کی شمولیت موجود ہے وہ زندہ ہے مرنے والا اگرخون زندہ چھوڑ جائے تو  
 زندہ ہے، زندگی اپنے Original Level میں قائم چلی جا رہی ہے، قائم اور حی و  
 قیوم چلی آ رہی ہے۔ یہ بھی کہانی بن جائے گی، اس کو سمجھو تو پھر سمجھ آئے گی کہ  
 زندگی حی و قیوم چلی آ رہی ہے اور دامنا ابد اچلی آ رہی ہے، ابھی اس کو موت نہیں  
 آئی، جب موت آئے گی Total زندگی ختم ہو جائے گی تو دیکھا جائے گا۔ اس  
 لیے زندگی اور موت ایک دوسرے سے جنگ کی شکل میں نہیں ہیں۔ ایک کا نام یہ  
 ہے، ایک کا نام وہ ہے۔ خلق الموت والحیة لیبلو کم ایکم احسن عمل۔  
 ہم نے دونوں کو پیدا اس لیے کیا کہ دیکھیں تمہارے اعمال کیا ہوتے ہیں۔ اصل  
 میں موت Daily عمل کا نام ہے۔ کسی نے پوچھا موت کی عمر کتنی ہے؟ کہتا ہے  
 جتنی میری زندگی کی عمر ہے اتنی میری موت کی عمر ہے۔ پہنچن مر گیا، جوانی مر گئی،  
 دوست مر گئے، ماں باپ چلے گئے، بزرگ چلے گئے، ہر شے چلتی جا رہی ہے۔  
 آخری موت سانس کی موت ہے، اس سے پہلے ہزار موتیں ہوتی ہیں۔ اس لیے  
 وہ موت نہیں ہوتی جس کو تم موت کہہ رہے ہو اور جس کو تم زندگی کہہ رہے ہو یہ وہ  
 زندگی نہیں ہوتی۔ یہ راز ہے سربستہ کہ اسے زندگی کہوں کہ اسے موت کہوں۔  
 اگر تم لوگوں کے دلوں میں یاد رہ گئے تو مر نے کے بعد بھی زندہ رہو گے۔ اگر آج  
 بھی لوگ تمہیں بھول گئے تو آج بھی مر سکتے ہو۔ اگر کوئی چاہئے والا نہ ملا تو کیا  
 زندگی ہے؟ اور اگر چاہئے والے کے مرنے کے بعد قبروں کے ساتھ زندہ رہے تو  
 زندہ رہو گے۔ زندہ وہ ہے جو دلوں میں زندہ رہے، مروہ گیا جو فراموش کر دیا گیا۔  
 اب دعا کرو \_\_\_\_\_ اللہ تعالیٰ سب پر حرم فرمائے۔ سب حاضرین پر حرم

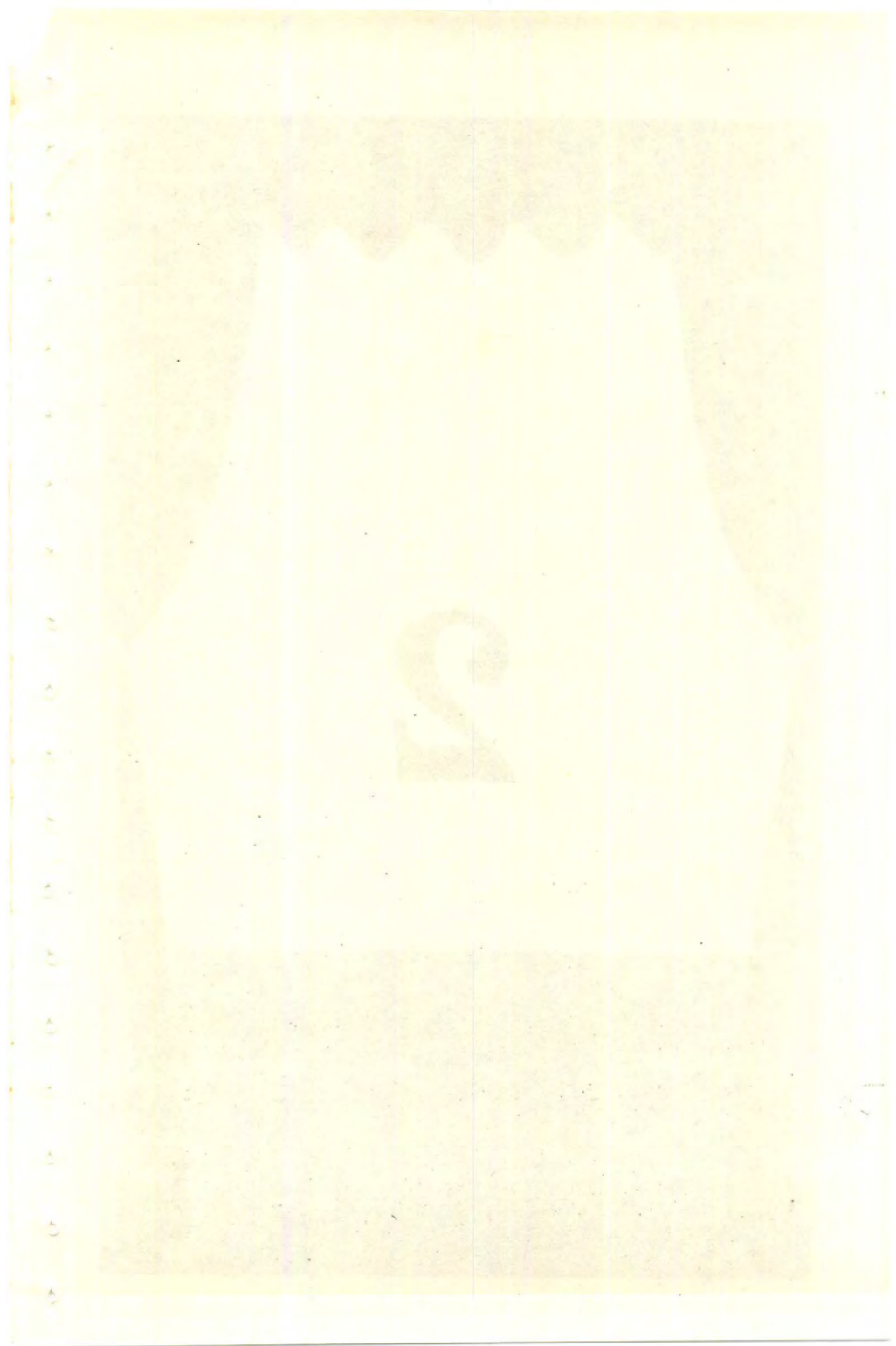
فرمائے، آپ کے گھروں میں سکون عطا فرمائے، اور گھروں میں رہنے والوں کو  
سکون عطا فرمائے، گھروں میں رہنے والوں کو خوشی عطا فرمائے، جن صاحبان  
کے حالات میں کوئی کمی بیشی ہے اسے اللہ تعالیٰ پورا فرمائے، خدا آپ کو بہت  
خوشیاں اور بہت کامیابیاں عطا فرمائے.....

صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشه سیدنا و مولنا  
حبیبنا و شفیعنا محمد وآلہ واصحابہ اجمعین آمین برحمتك يا  
ارحم الرّحمنين۔





2



- 1      اللہ تعالیٰ کی مرضی کے بغیر کوئی کام نہیں ہو سکتا اور اگر اللہ چاہے تو ہر جگہ  
اس کا حکم نافذ ہو سکتا ہے مگر ایسا نہیں ہے۔ کیا یہ اس کی رضا ہے اور رضا ہے کیا  
مراد ہے؟
- 2      کیا ہر شخص کے لیے تسلیم و رضا کا راستہ ایک ہی ہے یا ہر شخص      لیے  
اللہ تعالیٰ نے الگ الگ راستے بنائے ہیں؟
- 3      کیا اللہ تعالیٰ سے ہمارا تعلق انفرادی ہے؟
- 4      کیا معاشرے کی تغیر فرد سے شروع ہوتی ہے؟
- 5      ایسا کیوں ہوتا ہے کہ معاشرے کو دیدہ ور کے لیے ہزاروں سال منتظر  
رہنا پڑتا ہے؟
- 6      اللہ تعالیٰ سمیع بھی اور اور مجیب بھی، سنتا بھی ہے اور جواب بھی دیتا ہے  
ہم دعا کیں تو مانگتے ہیں مگر جواب کے اعتبار سے اس کو بہت کم پہچانتے ہیں۔
- 7      دین میں بہت سی باتیں ایسی ہیں جو منطق پر پوری نہیں اترتی لیکن ہم  
انہیں بحیثیت مسلمان مانتے ہیں، اس کیوضاحت فرمادیں۔
- 8      جب اللہ نے جانے کی صلاحیت دی ہے تو پھر جاننا اور مانا آپس میں  
مکرا کیوں جاتے ہیں؟

- 9 اپنے آپ کی پہچان کسے ہوتی ہے؟
- 10 اس صدی میں اکنامکس نے انسان کو بچایا ہے۔ کیا یہ بات صحیح ہے؟
- 11 ارواح کے متعلق فرمائیں۔ کیا وہیں ہوتی ہیں؟
- 12 اللہ تعالیٰ کو Introduce کس نے کرایا ہے؟
- 13 فوت ہونے کا خوف دل سے کیوں نہیں نکلتا؟
- 14 غیر اللہ کیا ہے اور کیا غیر اللہ سے محبت روا ہے؟
- 15 حضرت یعقوب علیہ السلام کی حضرت یوسف ﷺ سے پدری محبت پر روشنی ڈالیں۔

سوال:

سر! میرا ایمان ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے بغیر کوئی کام نہیں ہو سکتا اور  
اگر اللہ چاہے تو ہر جگہ اس کا حکم نافذ ہو سکتا ہے، مگر ایسا نہیں ہے۔ کیا یہ اس کی رضا  
ہے۔ مزید یہ فرمائیں کہ رضا سے کیا مراد ہے؟

جواب:

یہ بڑے غور والی بات ہے۔ سوالوں کا جو سلسلہ ہے اس میں سب سے  
بڑا سوال یہ ہے کہ اللہ کریم کو کون سادیں پسند ہے اور اللہ تعالیٰ دنیا میں اس کا نفاذ  
چاہتا ہے یا نہیں؟ کیا اللہ اپنی چاہت کو پورا کرنے میں قادر ہے کہ نہیں؟ اگر اللہ  
ہر شے پر قادر ہے تو وہ واقعہ کیوں نہیں ہوا۔ یہ ایک اہم سوال ہے کہ اللہ کی دنیا ہو  
اللہ خالق ہو اور مخلوق اللہ کو نہ مانے اور پھر بھی مخلوق کو اس کا رزق پہنچ رہا ہو۔ پھر  
نشانے خالق کیا ہے؟ اس سوال کو اس طرح سے سمجھو کہ اگر چاروں آپ کا عمل  
نشانے الہی کے عین مطابق ہو جائے تو آپ کو رضا سمجھ آجائے گی۔ اللہ تعالیٰ کی  
نشاء کیا ہے؟ جب تک آپ اپنی نشائے کو اس کی نشائے کے ساتھ مکمل طور پر مسلک نہیں  
کرتے یا استعمال میں نہیں لاتے تو اتنا بڑا سوال آپ کی سمجھ میں نہیں آ سکتا  
چاہے جواب کچھ بھی دیا جائے۔ اس کو سمجھنے کا آسان طریقہ یہ ہے کہ پہلے آپ

اپنی ذات کا جائزہ لیں۔ آپ کے وجود کی جو کائنات ہے کیا اس پر اللہ کا حکم نافذ ہے؟ آپ کو یہ مثال دے رہا ہوں کہ کوئی شخص اگر بیماری میں یا حالات کی کمزوری میں اللہ کا تقرب حاصل کر لے تو بہت بڑی بات ہے۔ ایسا شخص اگر غریب ہو جائے یا امیر ہو جائے تو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اگر اسے یہ کہا جائے کہ تجھے دولت بھی مل جائے گی اور تو اللہ سے الگ بھی نہیں رہے گا اور یہ کہ تمہیں غربی مل جائے گی تو بھی تعلق اللہ سے قائم رہے گا، اس وقت اس کا کیا ہوگا؟ غربی کے ساتھ اللہ کے تقرب میں رہنے کا جذبہ کتنے لوگوں میں ہے؟ ابتلاء کی موجودگی میں اللہ کے ساتھ تعلق رکھنے کی خواہش کتنے لوگوں میں ہے؟ جتنے تک یہ بات سمجھ میں نہ آئے کچھ نہیں بن سکتا۔ آپ کی خواہش ہے کہ مثالی معاشرہ ہونا چاہیے یہ بہت اچھی خواہش ہے، ایسا ہونا چاہیے۔ ایسا معاشرہ کبھی قائم ہوا کرنہیں ہوا، یہ الگ بات ہے۔ فی الحال تو اتنی بات مانو کہ جو کچھ ہو رہا ہے وہ اللہ کی رضا ہے۔ کوئی کام رضا سے باہر نہیں ہو رہا ہے۔ یہ دین، آپ کا دین، یہ آپ کی کوششوں کا نام ہے اور یہ آپ کے جہاد کا نام ہے۔ اللہ تعالیٰ کافروں کو کلمہ پڑھانا چاہے تو پڑھ سکتا ہے۔ آپ کے لیے یہ حکم ہے کہ آپ کلمہ پڑھو اور اس کے مطابق زندگی گزارو۔ جب آپ کا معاشرہ دینی لحاظ سے مضبوط ہو جائے تو پھر دین کی دعوت بن کر نکلو اور لوگوں کو اللہ کی رضا کے متعلق بتاؤ۔ مشکل تو یہ ہے کہ ماننے والے ابھی تک اپنی ہی بات کر رہے ہیں اور دین کے بارے میں شک میں بستلا ہو گئے ہیں۔ جب تک آپ اپنے یقین کو کوئی سمت نہ دو تب تک یہ بات سمجھ میں نہیں آئے گی۔ آپ اپنے آپ میں یقین پیدا کرلو تو

اسلامی معاشرہ قائم ہو جائے گا۔ معاشرہ قائم کرنا مشکل کام نہیں ہے۔ معاشرہ کون شخص قائم کرے گا؟ جو شخص اپنی ذات، اپنی انا اور اپنی خواہشات اللہ تعالیٰ کی رضا کے تابع کر دے یا اپنی خواہشات کو نکال دے۔ پھر ایسا معاشرہ قائم ہو جائے گا۔ نہ تو کوئی بادشاہ معاشرہ قائم کر سکتا ہے اور نہ اپنی انا کا سفر کرنے والا ایسا معاشرہ قائم کر سکتا ہے اور نہ وہ شخص کر سکتا ہے جس کو حاصل اور محرومی میں فرق لگے اور جسے اپنے اور بیگانے میں فرق لگے۔ ایسے شخص نے کیا کام کرنا ہے۔ اس نے صرف یہ کرنا ہے کہ ”یہ بیگانے ہیں اور یہ میرے اپنے ہیں، ان کو جنت میں داخل نہ ہونے دینا، ان کو دوزخ میں نہ جانے دینا“ یہ تو کوئی بات نہ ہوئی نا۔ آج اگر بغرضِ محال کسی کو عبادت کی توفیق مل جائے تو پتہ ہے وہ کیا کہتا ہے ”میں عابد ہو گیا ہوں اور میرا خیال ہے کہ یہ لوگ جو میرے ساتھ نہیں رہتے ان کا مقام دوزخ ہے۔“ وہ ذہنی طور پر دوزخ Allot کرتا رہتا ہے۔ آپ کو کوئی آدمی ایسا نہیں ملے گا جو یہ کہے کہ یا اللہ مجھے جنت میں اس وقت تک نہ بھیج جب تک میرے احباب اور رشتے دار جنت میں نہ جائیں۔ آپ سب لوگ دعا کریں کہ آسانی ہو جائے۔ پھر ایسا معاشرہ قائم ہو جائے گا۔ باقی رضاۓ الہی تو وہی ہے جو موجودہ حالات ہیں۔

کسی نے ایک بزرگ سے پوچھا تھا کہ یہ سب کیا ہو رہا ہے اور یہ ٹھیک کیسے ہو گا؟ انہوں نے کہا لگتا ہے تو ہم سے زیادہ جلدی میں ہے، ہم جانے والے تو خاموش بیٹھے ہیں اور تو بولتا جا رہا ہے۔ تو کام کرنے والے خاموش بیٹھے ہیں، طاقتیں خاموش ہیں لیکن کمزور کو کیسے سمجھائیں۔ اس لیے اس طرح کا

سوال کرنے میں بڑی احتیاط چاہیے۔ مثلاً یہ سوال کہ اللہ تعالیٰ کافر کو کیوں پیدا کر رہا ہے جب کہ کفر کو پسند نہیں کرتا۔ جت تک رضا سمجھنہ آئے اللہ کی منشاء سمجھنہ آئے، آپ کو یہ بات سمجھنیں آسکتی۔ آپ یہ کرو کہ اللہ کے نام پر معاشرہ قائم کر لو۔ رضاۓ الہی کی بات کرتے ہو تو ایک راز سے رضاۓ الہی سمجھ میں آسکتی ہے۔ راز یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ہر فیصلہ تسلیم کرنے کی مکمل صلاحیت پیدا کرو۔ اس کا ایک آسان نسخہ بتادیتا ہوں۔ آپ کے ساتھ جو کچھ ہو رہا ہے اس کا گلہ نہ کرنا۔ اللہ تعالیٰ اگر کچھ لے لے تو رونا نہیں اور افسوس نہیں کرنا اور اس سے کچھ مانگنا بھی نہیں۔ دو کام آپ کرلو ایک Demand بند کر دو اور ایک Complaint ختم کر دو۔ یہ بات صرف اس شخص کے لیے ہے جس نے رضا کے بارے میں اپنا ذاتی سوال کیا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ میں چاہتا ہوں کہ اللہ کی رضا سے پردہ اٹھے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ آپ اپنی زندگی میں دو چیزیں ترک کر دو اور Demand کر دو۔

#### -Complaint

اگر خواہش نہ کرو گے اور شکایت نہ کرو گے تو رضا سمجھ آجائے گی۔ عمل کر کے دیکھو تو رضا پوری طرح سمجھ آجائے گی۔ جس چیز کو آپ غم سمجھ رہے ہیں عین ممکن ہے وہ غم نہ ہو۔ جس چیز کو آپ خوشی سمجھ رہے ہیں عین ممکن ہے وہ خوشی نہ ہو۔ ایک اور بات بتاتا ہوں یعنی ایک اور نسخہ بتا رہا ہوں، آپ دو چیزیں اپنی زندگی سے نکال دو، تسلکین وجود اور پیسے کی محبت۔ پیسے کے آنے کو پسند کرنا اور پیسے کے جانے کو ناپسند کرنا یا یہ کہ پیسے کو پوچھا کی حد تک پسند کرنا، اس چیز سے گریز کیا جائے۔ دوسری بات یہ کہ آپ Gratification یعنی تسلکین وجود کو کم کر دو۔

اور ہو سکے تو ختم ہی کر دو۔ جب بات رضا کی ہو رہی ہے تو یہ دیکھو کہ رضا روح کا  
شعبہ ہے اور اسے جسم سمجھنہیں سکتا۔ جسم کائنات کو سمجھے گا اور روح رضا کو سمجھے گی۔  
روح تک پہنچنے کے لیے ضروری ہے کہ پسیے کی لگن اور وجود کی تسلیم کو زندگی کے  
تمام شعبوں میں روکا جائے۔ تب رضا سمجھ آجائی ہے۔ رضا کو سمجھنے کا ایک طریقہ  
یہ بھی ہے کہ پسندیدہ سے جدائی برداشت کی جائے اور ناپسندیدہ کا ساتھ گوارا کیا  
جائے۔ رضا تب سمجھ آسکتی ہے جس وقت آپ Wealth کا محبت نامہ وجود کی  
تسکین، پسندیدہ کی جدائی، ناپسندیدہ کا ساتھ گوارا کرنے کی صلاحیت رکھتے ہوں  
اور زندگی کو اپنے پاس رکھنا یا اللہ کو واپس کرنا دونوں ہی آپ کے لیے برابر  
ہو جائیں اس لیے کہ یہ اللہ کا حکم ہے۔ اللہ پہلے کہتا ہے زندگی لے جاؤ اور پھر  
کہتا ہے زندگی واپس لے آؤ۔ دونوں ہی اس ذات کے حکم ہیں۔ آپ حکم کی  
اطاعت کرو۔ ایک حکم کی اطاعت کرنے والا اور اس کے مخالف حکم کی اطاعت نہ  
کرنے والا ابلیس بن جاتا ہے۔ اور اللہ تعالیٰ تو یہ کرتا ہی رہتا ہے کہ پہلے ایک حکم  
دیا کہ جاؤ زندگی لے جاؤ اور پھر پچاس سال ساتھ سال بعد حکم دیا کہ زندگی واپس دے  
جاو۔ اب جوزندگی واپس دینے میں ضد کر رہا ہے وہ کہتا ہے کہ زندگی دینے والا  
پہلا حکم تو آپ کا صحیح ہے، مگر واپس دینے والی بات نہ کریں۔ یہ چیز ابلیس میں  
تھی۔ اللہ نے کہا میرے علاوہ کسی کا سجدہ نہ کرنا۔ ابلیس بولا کی بات ہے۔ کئی  
کروڑ سال اس بات پر پکارتا۔ پھر اللہ نے کہا انسان کو سجدہ کرو۔ ابلیس نے کہا  
کہ یہ بات تو پہلے حکم کے علاوہ ہے۔ اللہ نے کہا اگر یہ بات حکم کے علاوہ ہے تو تم  
جنت کے علاوہ ہو۔ یہ ہے رضا کی بات! رضا یہ ہے کہ اس کائنات میں ہونے

والي واقعات کو اللہ کا حکم سمجھ کے تسلیم و رضا کے طور پر تسلیم کر لیا جائے۔ یہ عین حق ہے۔ کافر کا کافر ہونا حق ہے۔ مومن کا مومن رہنا حق ہے۔ سورج اپنے مقام پر حق ہے۔ چاند اپنی جگہ پر حق ہے۔ زندگی عین حق ہے۔ موت اس سے زیادہ حق ہے۔ اور یہ کہنا حق ہے کہ ربنا ما خلقت هذا باطل<sup>اعینی</sup> اے ہمارے رب تو نے کوئی شے باطل تخلیق نہیں کی۔ دس دن اس کیفیت میں رہ جاؤ اور یہ سمجھتے رہو کہ اللہ نے کوئی شے باطل نہیں بنائی۔ ربنا ما خلقت هذا باطل پھر آپ کو اللہ کا غیر نظر نہیں آئے گا۔ پھر اگر آپ مسجد میں جا کر نماز پڑھتے ہو اور دوکان دار باہر بیٹھا رہتا ہے اور مسجد کے اندر نہیں آتا تو وہ آپ کو باطل نظر نہیں آئے گا۔ پھر آپ کو یہ بات سمجھ آئے گی کہ راز کیا ہے۔ جس چیز کو تسلیم نہ کرنے میں کبھی جو خوشی ہوتی تھی اب اس کو تسلیم کرنے میں خوشی محسوس کرو گے۔ جس چیز کو حاصل کرنے میں جو خوشی ہوتی تھی آج اس کو جدا کرنے میں خوشی محسوس کرو گے۔ رضا والوں نے بڑے بڑے طریقے اپنائے۔ انہوں نے اپنی زندگی میں اپنا آخری مقام یعنی مقبرہ اپنے ہاتھ سے بنایا۔ بولے ”یہ ہے میرا آستانہ عالیہ یعنی میری قبر شریف“، اور پھر اور پر نام بھی لکھا اور تختی بھی لکھی۔ رضا کو سمجھنا بہت آسان ہے بشرطیکہ آپ اپنی رضا نکال دو۔ باقی کچھ عملی شکلیں ہیں وہ بھی میں آپ کو بتا دوں گا۔ رضا کو سمجھنے والے اگر کسی کا نام لیا جائے، کوئی ایسی طاقت والی شخصیت جسے آپ مانتے ہیں کہ وہ ”لا سیف اور لا فتنی“، والی ایک طاقت ہے، رضا والا آدمی اللہ کی دی ہوئی طاقت کو اپنے Defence میں کبھی استعمال نہیں کرتا۔ حضرت علیؓ کو اللہ کی دی ہوئی ایک طاقت کا نام ”ذوق فقار“ ہے

اور انہوں نے یہ طاقت اپنے Defence کے لیے استعمال نہیں کی اور خود شہادت سے گزر گئے۔ تسلیم والوں کے پاس سب سے بڑی طاقت برداشت کی طاقت ہے، اپنے Defence کی نہیں۔ ایسا صرف وہ کر سکتا ہے جس کے پاس طاقت ہو۔ ایک آدمی ایک بزرگ کے پاس گیا اور کہا دعا کریں، میرا بچہ بیمار ہے۔ انہوں نے دعا کی اور بچہ ٹھیک ہو گیا۔ اس شخص نے کہا سرکار! آپ بھی بیمار ہیں، اپنے لیے بھی دعا کریں۔ بولے ”دعا تو میں نے کی تھی اپنے لیے، مجھے آواز آئی پہلے یہ فیصلہ کرو کہ یہ وجود تمہارا ہے یا ہمارا ہے، تو یہ ہے تسلیم والوں کی بات۔ ایک آدمی اپنے شیخ کے پاس گیا اور کہا مجھے اسمِ اعظم دیں۔ انہوں نے کہا کہ کل دیں گے، آج باہر جا کر سیر تفریح کرو، دیکھو اور کائنات کا مشاہدہ کرو۔ وہ آدمی شہر کے باہر گیا، کیا دیکھتا ہے کہ ایک آدمی دوسرا آدمی پر ظلم کر رہا تھا۔ ایک بوڑھا اور غریب لکڑا ہارا تھا۔ اس پر شہر کے کوتوال نے حملہ کر دیا تھا۔ کوتوال بڑا ظلم کر گیا، اسے مارا پیٹا اور لکڑی بھی لے گیا۔ پیر صاحب نے اس واقعے کے بارے میں پوچھا کہ تیرے پاس اگر اسمِ اعظم ہوتا تو تو کیا کرتا۔ بولا میں یہ ظلم نہ ہونے دیتا، بوڑھے پر کوتوال نے بہت ظلم کیا۔ پیر صاحب بولے ”میری بات سن! وہ بوڑھا میرا پیر ہے اور میں نے اسمِ اعظم اس سے لیا ہے۔“

تو اسمِ اعظم کی طاقتیں رکھنے والے ظاہر کے تماثیں نہیں کرتے۔ اگر آپ کے پاس دولت ہو اور دولت کا اظہار نہ ہو تو پھر رضا سمجھ میں آئے گی۔ اگر آپ کے پاس علم ہو اور آپ علم کا تماثیل یا اظہار نہ کرو تب آپ کو رضا سمجھ میں آئے گی۔ اسی طرح غم کا موقع ہو اور غم کا بیان نہ ہو تو رضا سمجھ میں آئے گی۔ نہ غم

بیان کرو نہ علم بیان کرو نہ طاقت بیان کرو نہ دولت بیان کرو نہ اپنا مرتبہ بیان کرو  
نہ اپنی اناکے چرچے کرو تو پھر آپ کو رضا سمجھ آجائے گی اور فنا کے دلیں میں رہنے  
کا مقام سمجھ میں آجائے گا۔ اس وقت رضا سمجھ میں آجائی ہے ۔

تو مسافر ہے مسافر بن کے چل  
ڈمگا جائے نہ خطرہ ہے سنبھل

یہ بات مسافر کو سمجھاتی ہے۔ آپ بس رضا کو مان لو۔ Demand Complaint اور اللہ کے حوالے کر دو۔ جس آدمی نے زیادتی کی اس کو بھی اللہ کے حوالے کر دو۔ نہ اللہ کی شکایت بندوں کے سامنے کرو اور نہ بندوں کی شکایت اللہ کے سامنے کرنا۔  
نہ بھائی کا گلہ کرو اور نہ بھائی کے دوست کا گلہ کرو۔ یہ کہو کہ ”مجھ کو جو کچھ ملای میری  
قسمت۔ تو نے جو کچھ کیا تیری اپنی مرضی“ یہ ہے رضا۔ رضا کا آخری سفرموت کی  
وادی سے گزرنا ہے ۔

پیر پنیبر ولی درویش مردان خدا  
موت کی وادی سے گزرے ہیں بہ تسلیم و رضا  
رضوا لے اس امید پر رہتے ہیں کہ وہ کبھی نہ کبھی ہمیں شکار کرنے آئے  
گا۔ یہ ہے تسلیم و رضا۔ تسلیم و رضا کا راستہ نہ مانگنا، آپ مہربانی کا راستہ مانگو۔  
رضا کا عمل نہ مانگنا، اس عمل کے بعد دوسرا عمل حرام ہو جاتا ہے۔ ایک آدمی نے  
اپنے شیخ سے سوال کیا تھا کہ تسلیم کیا ہے اور رضا کیا ہے؟ انہوں نے شعر کا پہلا  
مصرعہ سنتے ہی اپنی جان نذر کر دی۔ وہ مصرعہ یہ تھا ۷  
کشتگان خیز تسلیم را

دوسرہ مصروفہ سننے کی نوبت نہیں آئی اور حضرت خواجہ قطب الدین بختیار کا کی رحمتہ اللہ علیہ کا وصال ہو گیا۔ آج بھی اس آستانے پر قوائی کا حکم نامہ بند ہے۔ دوسرا مصروفہ کیا ہے؟

ہر زماں از غیب جان دیگر است

بس تسلیم کا نام آتے ہی وہ تسلیم ہو گئے۔

تو آں قاتل کہ از بھر تماشہ خون من ریزی

مناں بسل کہ زیر بھر بیار می رقص

تسلیم و رضا والے کہتے ہیں کہ اللہ جس انداز سے گزارے میں راضی ہوں۔ یہ ہے تسلیم والوں کی بات۔ اللہ جو کر رہا ہے یہ اس کا کام ہے اور وہ جو کر رہا ہے ٹھیک کر رہا ہے

اور کوئی سوال بولو۔

سوال:

کیا ہر شخص کے لیے تسلیم و رضا کا راستہ ایک ہی ہے یا ہر شخص کے لیے اللہ تعالیٰ نے الگ الگ راستے بنائے ہیں؟

جواب:

ہر شخص کے لیے تسلیم و رضا کے لیے راستے الگ الگ ہیں لیکن رضائے الہی اور منشاءے الہی کا طریقہ ایک ہے۔ تسلیم اس حوالے سے اللہ کی پہچان کے لیے ہے۔ جو یہ کہہ رہا ہے کہ میں نے رضائے الہی کو پہچانا ہے اس کے لیے تسلیم کا یہی راستہ ہے۔

سوال:

اس کے لیے یا سب کے لیے؟

جواب:

جب رضا کا سوال آجائے کہ اللہ کی منشاء کیا ہے تو اس کا اظہار نہ کرنا علم بیان کرنے کا ایک طریقہ ہے۔ کون سی چیز کب بیان کرنی ہے، کس کے سامنے بیان کرنی ہے، کس انداز سے بیان کرنی ہے، کیا کیا چیز کب کہنی ہے، اس وقت اللہ کی منشاء کو پہچان جاؤ۔ کوئی بزرگ یا پیغمبر مشکل سے گزرے تو انہوں نے وہ دعائیں پڑھی جو ہمیں بتائی ہے۔ وہ وہاں اپنے علم کا اظہار کر سکتے تھے لیکن نہیں کیا۔ وہاں تسلیم کا راستہ اپنایا۔

سوال:

حضور! کیا یہاں آپ ”اظہار“ کا لفظ نمائش کے معنوں میں استعمال

کر رہے ہیں؟

جواب:

بالکل! نمائش کے معنوں میں استعمال ہوا ہے۔ دولت کو بھی میں نے نمائش کے معنوں میں کہا ہے۔ میرا مقصد یہ ہے کہ وہ چیز جو آپ کے لیے تعریف کا سبب بنتی ہے اس سے گریز کرو۔ اس بات کو یوں سمجھو کہ لوگوں سے ستائش اور تعریف کی تہنیا عام طور پر انسان کو Mislead کر جاتی ہے۔ اس مصیبت سے بچنے کے لیے بزرگوں نے ملامت کا طریقہ اختیار کیا۔ ملامت کا طریقہ نہیں ہے کیونکہ جو اس کو اختیار کر جائے اس کے لیے کوئی Extreme

ہے۔ دیکھنے والا اسے Extreme سمجھتا ہے۔ جو ملامت کے راستے پر عمل کر جائے اس کا تو وہی راستہ ہے، اس کے لیے Extreme کس بات کی۔ جو طاقت اللہ تعالیٰ نے آپ کو دی ہے آپ تسلیم و رضا میں اسے اپنے لیے استعمال نہیں کر سکتے۔ جو کچھ آپ کر سکتے ہیں کرتے جائیں۔ نیکی کر سکتے ہو، کرتے جاؤ۔ ایک آدمی چاہتا ہے کہ میں رضا کو پہچانوں تو رضا کو پہچاننے کی سب سے بڑی بات یہ ہے کہ چلو آپ اپنا Defence کرو اور اپنی طاقت استعمال کرو مگر اس کی شرط یہ ہے کہ آپ اپنے اندر سے اپنا Defence کرو۔ یہ آپ کی کیسے کرو گے؟ دون کے بعد یا تین دن کے بعد آپ کی Defence خود ہی Insecure Security بنائے مگر ایک دن ایسا آ جاتا ہے جب وہ Defence والا آدمی چلا جاتا ہے۔ اس لیے جب تک آپ کو آگے جانے کا علم نہ آئے آپ نے یہاں پر رکنے کا علم کیا سیکھنا ہے! یہاں پر ٹھہر نے کا علم وہ شخص سیکھے جس کو یہاں سے جانے کا علم آئے۔ ایسی صورت میں آپ بے شک یہاں ٹھہرداور رونقیں لگاؤ۔ مگر کیا رونقیں لگاؤ گے اور کیا میلے لگاؤ گے، میلے تواب ختم ہونے والا ہے، سب رخصت ہونے والے ہیں۔ جس خوشی سے آئے تھے اسی خوشی سے چلنے جا رہے ہیں۔ جب تک آنے اور جانے، ان دونوں میں فرق ہے آپ کو مشکل رہے گی۔ آپ کو آسان بات بتاتا ہوں۔ آپ کو رضا کا مضمون سمجھنے کی کیا ضرورت ہے؟ آپ اسے اللہ کا حکم ہی سمجھو۔ اللہ کا جو حکم جتنا سمجھ میں آئے، تعمیل کرتے جاؤ۔ مثلاً حکم یہ ہے کہ تم عبادت کرو اور رضا یہ ہے کہ وہ کافروں کو پیدا کر رہا ہے یہاں پر

آپ میں اور اللہ کی رضا میں بڑا فرق ہے۔ آپ ہوں تو کافروں کو اڑا دیں۔  
رضا سمجھنے والے کو یہ بات سمجھنی ہے کہ اللہ کا منشاء کیا ہے۔ یہ اس کی منشاء ہے کہ وہ  
یتیم پیدا کرتا ہے اور آپ کو حکم دیتا ہے کہ اسے کھانا حلاوہ۔

سوال:

کیا اللہ تعالیٰ سے ہمارا تعلق انفرادی ہے؟

جواب:

آپ کا تعلق کائناتی ہے وہ آپ کا خالق ہے اور خالق کا نام اللہ ہے اور  
وہ پوری کائنات کا خالق ہے۔ آپ جس اللہ کی عبادت کر رہے ہو اس کے ہر عمل  
کی عزت کرو۔ وہ چیزیں بناتا ہے، اگر وہ کسی ایسے جانور کو پیدا کرتا ہے جو حرام  
ہے تو پیدا کرنے کا یہ عمل تو اس کی احسن تخلیق ہے، اس چیز کو بڑی خوبصورتی کے  
ساتھ پیدا کیا اور ساتھ ہی آپ کو حکم دے دیا کہ اس کا گوشت نہ کھاؤ، اب تم  
گوشت نہ کھاؤ لیکن اس کی تخلیق میں نقص نہ نکالو۔ ہر چیز کا خالق وہ ایک اللہ  
ہے۔ خالق کے ہر عمل کو پسند کرنا ہی رضا ہے۔ یہاں میں رضا کی بات کر رہا ہوں،  
اس کے حکم کی بات نہیں کر رہا۔ حکم تو یہ ہے کہ جہاد کرو۔ فرعون اور موسیٰ  
دونوں کو خود پیدا کرتا ہے۔ پھر فرعون کو فرعون بنادیا اور موسیٰ کو موسیٰ بنادیا۔  
اس کے احسان کو پیچانو کہ تمہیں ماننے والوں میں پیدا کیا۔ اس کائنات میں  
جہاں نہ ماننے والے بے شمار ہیں وہاں آپ کو ماننے والا بنایا۔ اس کائنات میں  
جہاں جانور ہیں، بچھو ہیں، چھپکلیاں ہیں، اللہ نے آپ کو انسان بنایا اور پھر مسلمان  
بنایا۔ اس بات پر اس کا شکر ادا کرو اور عبادت کرتے جاؤ۔ معاشرہ اس طرح بتا

ہے کہ اپنے بھائی کو اس کا حق دو بلکہ ہو سکے تو اپنا حق بھی دے دو۔ اس طرح معاشرہ بن جائے گا۔ تم نے تو اس کا حق دیا ہی نہیں اور اسلامی معاشرہ بنانے چلے ہو، تم کہاں سے بناؤ گے۔ محسن کی قدر کرو، دوست کی قدر کرو، اپنوں کی قدر کرو، ایثار سے کھو اور گلہ چھوڑ دو۔ اللہ کا سجدہ کرو۔ ساری کائنات کا احترام کرو۔ اپنا بھی احترام کرو۔ فنا کی محبت دل سے نکال دوتا کہ آپ کو بقا کا سبق ملے۔ فانی کی محبت فنا کر دے گی۔ آپ اپنی محبت پر تہائی میں غور کرو کہ کس چیز سے محبت ہے؟ کیا یہ چیز فانی ہے یا باقی ہے؟ فانی سے تو بہتر ہے کہ آپ پہاڑ سے محبت کرو کیوں کہ یہ آپ کے بعد بھی زندہ رہے گا اور ستاروں سے ہی محبت کر لو کیوں کہ وہ بھی آپ کے مقابلے میں زیادہ باقی رہنے والے ہیں۔ ستارے دو چار کروڑ سال اور رہیں گے۔ اصل بقاء اس ذات کو ہے جو ذوالجلال والا کرام ہے۔ اس ذات یعنی اللہ کو دیکھو، آپ سے پہلے بھی اس کا ذکر تھا اور آپ کے بعد بھی اس کا ذکر رہے گا۔

سوال:

کیا معاشرے کی تعمیر بھی فرد سے شروع ہوتی ہے؟

جواب:

معاشرے کی تعمیر کے سلسلے میں ضروری بات یہ دیکھو کہ دو طرح کا معاشرہ ہوتا ہے۔ ایک تو ہوتا ہے ارتقائی، یعنی بنتے بنتے معاشرہ کی مقام پر جا کر خوب صورت بن گیا۔ عام طور پر کوئی ایک شخصیت معاشرہ ساز ہوتی ہے۔ بالعموم آپ دنیا کی تاریخ میں دیکھو، معاشرہ انسان کو جنم دیتا ہے اور انسان معاشرے کو جنم دیتا ہے۔ ایک انسان کی بات کر رہا ہوں۔ ایک انسان ایسا ہوتا ہے جس پر

لگوں کا اعتبار ہوتا ہے۔ اسے آپ Reformer کہتے ہیں۔ اور Reformation والی جماعتیں نہیں ہوتی یعنی Reformation کسی جماعت سے نہیں بنتی بلکہ Reformation کرنے والا ہمیشہ ایک آدمی ہوتا ہے جس پر لوگوں کو Confidence ریفارمیشن کرنے والے ہمیشہ ایک آدمی ہوتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ دیکھو آج کے بعد چوری نہ کرو تو لوگ کہتے ہیں اس نے ہوتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ دیکھو آج کے بعد چوری نہ کرو۔ وہ اس اعتماد پر چوری چھوڑ دیتے ہیں۔ مثال کے طور پر فرمادیا ہے چوری نہ کرو۔ وہ اس اعتماد پر چوری چھوڑ دیتے ہیں۔ اگر انسان اپنے باپ کے ساتھ بچت کرے تو پھر اطاعت کس کی کرے گا۔ اگر باپ کا حکم مانا ایمان ہو جائے تو اصلاح ہو جاتی ہے۔ معاشرہ ساز ادارے ایک واحد شخص کے مرحون منت ہوتے ہیں۔ کوئی واحد شخص ہوتا ہے جو سماج کو بدل دیتا ہے۔ اس میں رسول بھی ہیں، پیغمبر بھی ہیں اور Reformer بھی ہیں۔

سوال:

ایسا کیوں ہوتا ہے کہ معاشرے کو ایسے دیدہ دور کے لیے ہزاروں سال منتظر ہنا پڑتا ہے؟

جواب:

ایسا کیوں ہوتا ہے؟ آپ یوں سمجھ لو کہ سبزیاں جلدی اگ آتی ہیں، پیغمبر بہت دیر کے بعد آگتا ہے۔

مت سہل ہمیں سمجھو پھرتا ہے فلک نرسوں  
تب خاک کے پردے سے انسان نکلتے ہیں

سوال:

اللہ تعالیٰ سمیع بھی ہے اور محیب بھی، سنتا بھی ہے اور جواب بھی دیتا

ہے۔ سننے کے اعتبار سے ہم بہت دعائیں مانگتے ہیں لیکن اس کے جواب دینے کے اعتبار سے ہم اس کو بہت کم پہچانتے ہیں۔

جواب:

یہ ہر آدمی کے لیے الگ الگ شعبہ ہے۔ اگر آپ کو یقین نہ ہو کہ سنتا نہیں ہے تو پھر آپ کبھی دعا نہ مانگتے۔ دعا مانگنے کا مطلب ہی یہ ہے کہ وہ سنتا ہے۔ وہ بولتا ہے کہ نہیں بولتا ہے اور دعائیں منظور ہوں یا نہ ہوں تو یہ ایک الگ کہانی ہے۔ دعا مانگنے والے کے لیے ضروری ہے کہ پہلے اللہ کے ہر حکم کو قبول کرے یعنی اگر ایک شخص کہتا ہے کہ میں قرآن پڑھتا رہا لیکن مجھے فیض نہیں ہوا تو وہ شخص قرآن شریف پڑھنے سے پہلے یہ طے کرے کہ میں متqi ہوں اور مجھے ہدایت ملے گی۔ اور اگر کوئی متqi نہیں اور وہ کہتا ہے کہ میں نے قرآن مجید پڑھا، انگریزی میں بھی پڑھا اور فارسی میں بھی پڑھا مگر فیض نہیں ملا تو اس کو یہ دیکھنا چاہیے کہ قرآن کا اعلان ہے کہ ہدایت صرف متqi لوگوں کے لیے ہے۔ قرآن سے فیض لینے کے لیے متqi ہونا چاہیے۔ متqi کون ہے؟ جو غیب پر ایمان لائے، غیب کی تعریف کیا ہے؟ اگر کوئی شے علم میں آگئی تو وہ حاضر ہو گئی، وہ غیب نہیں ہے اور اللہ کے لیے تو کچھ غیب نہیں ہے۔ مطلب یہ کہ قرآن پاک سے فیض لینے کے لیے ضروری ہے کہ متqi ہو اور صرف متqi ہونا ضروری نہیں بلکہ ہدایت یافتہ ہو، متqi شخص اسلام کے علاوہ بھی ہو سکتا ہے مثلاً کرچین ہو سکتا ہے، اس لیے وہ شخص مسلمان متqi ہو تو قرآن سے ہدایت ملے گی۔ آگے سوال بولو!

سوال:

دین میں بہت سے ایسے واقعات ہیں جو منطق پر پورے نہیں اترتے لیکن ہم انہیں بحیثیت مسلمان مانتے ہیں جیسے غیب کو۔ لیکن بعض جگہ کافی دقت ہوتی ہے مثلاً شہید کا ذکر منطقی طور پر سمجھنہیں آتا کہ وہ زندہ ہے اور ہمیں شعور نہیں ہے اس کی زندگی کا۔ کبھی کبھی یہ دیکھیں کہ مغرب میں تین رکعتیں ہوتی ہیں اور عشاء میں چار۔ یہ بات بھی منطق پر پوری نہیں اترتی۔ اور اسی بات پر بڑی حیرانی ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کا کہنا ہے کہ جو میرا مارا ہوا جانور ہے اس کو نہ کھانا اور انسان کا مارا ہوا کھانا جائز ہے وہ حلال ہے؟

جواب:

آپ کو تو واضح طور پر کہا گیا ہے کہ آپ ایمان لا وغیب پر۔ آپ نے منطق پہلے رکھ لی اب منطق کہاں چلے گی۔ جو ایمان لے آیا وہ منطق کو رد کر دیتا ہے۔

سوال:

بس یہی ہے جی انسانی ذہن کی اختراع۔ کئی دفعہ ذہن میں آتا ہے کہ عورتوں کے لیے دو گواہیاں اور مرد کے لیے ایک کردی گئی ہے؟

جواب:

جننا کچھ بھی ہے اس کے لیے واضح بات ہے کہ اللہ نے پہلے ہی دن یہ کہہ دیا کہ آپ ایمان لا کیں غیب پر۔ غیب آپ کا مشاہدہ نہیں ہے اور یہ کہ آپ یہ کو مان لیں ہو راستے میں منطق پید کرنا آپ کے لیے بہت دقت کا باعث ہے۔ رکا آسمان حل یہ ہے کہ آپ نے صرف ماننا ہے۔ جو کچھ آپ نے ماننا

ہے اس کو صحیح طور پر مان لو اور پھر یقین بنالو۔ اس طرح آپ کو بہت اچھا رز لٹ ملے گا۔ ایمان میں آگئے ہوتے یقین کے ساتھ رہنا۔ اپنی مانی ہوئی چیز پر شک نہ کرنا۔ اب اپنے یقین کو اللہ بنانے کے دکھاؤ۔ آپ کا یقین ہی تو اللہ ہے۔

سوال:

جگہ جگہ کئی الجھنیں اور خیال کی مشکلیں پیدا ہو جاتی ہیں۔

جواب:

یہ سب اللہ کے بنائے ہوئے تضادات ہیں۔ اس نے بتایا ہے کہ میں وہ اللہ ہوں جورات سے دن اور دن سے رات پیدا کرتا ہے، میں زندگی سے موت اور موت سے زندگی پیدا کرتا ہوں، میں ظلمات سے نور میں داخل کرتا ہوں اور جس کو ہم ہدایت دیں اس کو گمراہ کوئی نہیں کر سکتا اور جس کو ہم گمراہ کریں اس کو ہدایت کوئی نہیں دے سکتا، ہم زندگی دینے والے ہیں، لینے والے بھی ہم ہی ہیں۔ اب یہ ساری باتیں جاننا بہت مشکل ہیں اور انہیں مان لینا بہت آسان ہے۔

سوال:

جب اللہ نے جانے کی صلاحیت دی ہے تو پھر جاننا اور مانا آپس میں نکرا کیوں جاتے ہیں؟

جواب:

نہیں نکراتے! آپ پہلے اپنے ہونے کو جانو۔ آپ پہلے کیا تھے اور اب آپ کس طرح ہوتے جا رہے ہو۔ اس کا ہونا بعد میں سوچنا۔ سب سے پہلے اپنا آپ پہچانو۔ اپنے آپ کو پہچان لو گے تو پھر جانے اور ماننے کا تضاد ختم ہو جائے گا۔

سوال:

سر! اپنے آپ کی پہچان کیسے ہوتی ہے؟

جواب:

آپ یہ پہچانو کہ آپ کو کیا ہو رہا ہے؟ آپ یہاں کس لیے ہو؟ آپ کا شب دروز کیا ہے؟ آپ کا ظاہر کیا ہے؟ باطن کیا ہے؟ آپ کے ساتھ کیا کیا وابستگیاں ہیں؟ سفر اکیلے چلے تھے اور کتنی والبستگیاں ساتھ کر لی ہیں۔ اس کو پہچانو آپ! آپ کو اگر زندگی میں کوئی اچھی چیز ملی ہے مثلاً آپ کہتے ہیں کہ میرا دل بہت اچھا ہے تو پھر اللہ تعالیٰ کا شکر یہ ادا کرو جس نے یہ دل پیدا کیا۔ اگر آپ کی شکل اچھی ہے تو بھی یہ آپ کی اپنی نہیں، یہ اللہ کا شکر ادا کرنے کا وقت ہے۔ مطلب یہ ہے کہ اگر اپنی کسی صفت کی پہچان کرو گے تو پھر اللہ کا شکر ادا کرنے کا موقع پیدا ہو جائے گا۔ آپ خدا سے اس وقت دور ہو جاتے ہو جب آپ اپنا آپ پسند کرتے ہو اور خود کو پوجنا شروع کر دیتے ہو اور اس پر مغرور ہو جاتے ہو۔ پہلے اپنے آپ کو پہچانو۔ اگر اپنے آپ میں کوئی چیز پسند ہے تو یہ دیکھو کہ یہ پسندیدہ چیز جو آپ میں ہے کس نے دی ہے؟ یہ اللہ نے دی ہے، اب اس کا شکر ادا کرو۔ آپ جب کمائی کرتے ہو تو کہتے ہو کہ یہ ہم نے خود کمایا ہے، دینے والا کوئی نہیں ہے۔ کمایا کیا تم نے؟ کیا بینائی تم نے خود کمائی ہے؟ اب بینائی دینے والے کا شکر ادا کرو۔ کبھی ایک دفعہ شکر ادا کرو! اس سے پہلے کہ بینائی کے چراغ مدد ہم ہو جائیں بینائی دینے والے کا شکر یہ تو ادا کرو۔ تو عملی شکل کیا ہو گی؟ سب سے پہلے اپنی غلطی اور کوتاہی پر توبہ کرنی چاہیے اور ان نعمتوں پر جن پر آپ کو

فخر کرنے کا حق ہے، ان نعمتوں پر اللہ کا شکر ادا کرنا چاہیے۔ زندگی کا خالق اللہ ہے۔ آپ کی زندگی میں جو صفات اللہ نے پیدا کی ہیں وہ اللہ کی مہربانی ہے۔ آپ کی شکل صورت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف سے دی ہوئی ہے، یہ کبھی مہربان ہوتی ہے اور کبھی مشکل یا عذاب لاتی ہے۔ سب سے بڑا صحیحہ یہ ہے۔ اس کو پہچانو۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کے ساتھ پورا کام کر دیا ہے۔ آپ کو ایسی اکائی دی ہے کہ آپ جیسی شکل نہ پہلے کائنات میں آئی ہے اور نہ آئندہ آنے کا امکان ہے۔ آپ کوشکل کے لحاظ سے واحد کر دیا۔ شکل کے اعتبار سے آپ کا مکمل سانچہ الگ بنادیا۔ آپ کو بینائی دینے سے پہلے پھول، نظارے پیدا کر دیے۔ بینائی بعد میں دی ہے اور بینائی کی خوراک پہلے اگار کھی ہے۔ آپ Enjoy کرو کائنات کو دیکھو۔ اللہ آپ کو پھول دیتا ہے اور آپ گلب کاظراہ کرنے کی بجائے اس کی گلقدن بنا دیتے ہو۔ اس کی قیمت لگاتے ہو اور کاروبار کرتے ہو۔ آپ نظاروں کو پیسوں میں Convert کرتے ہو۔ یہ پرانی بیماری ہے آپ کی۔ نظارے کو نظر دے کر اور مشاہدہ کر کے گزر جاؤ۔ کوئی چیز کہیں سے اٹھانی نہیں ہے۔ آپ کو اٹھانے کی عادت پڑی ہوئی ہے۔ محبت کی قیمت نہ لگاؤ، محبت بس محبت ہے۔ میلہ دیکھو۔ میلے پر دوکان نہ بناؤ۔

سوال:

قیمت کی بات سے مجھے یاد آیا ہے کہ اس صدی میں اکنامکس نے ہی انسان کو بچایا ہے۔

جواب:

آپ سے اگر کوئی یہ کہے کہ اپنا ایک بچہ دے دواور پچاس کروڑ روپیہ لے لو تو آپ ایسی اکنامکس کو کیا کرو گے۔ محبت کو ترک کرنا بہت مشکل ہے اور زندگی کو خالی اکنامکس بنالینا بڑا مشکل ہے۔ اکنامکس میں چھوٹے موٹے مسائل حل کرلو۔ اپنی نامہواری دور کرلو۔ یہ نہیں ہے کہ اکنامکس سب کچھ ہے۔ اگر سب لوگوں میں پیسہ برابر بھی کر لو تو کل کو کوئی کہہ سکتا ہے کہ اس کا چہرہ زیادہ خوب صورت ہے، اب چہرہ کبھی برابر نہیں ہو گا، ذہانت برابر نہیں ہو گی اور گفتگو برابر نہیں ہو گی۔ اسی طرح ہزار ہا غیر برابر چیزیں پیدا ہو جائیں گی۔ فی الحال معاشرہ چونکہ بہت حد تک محروم ہے اس لیے یہ عقیدہ ہنا ہوا ہے۔ خدا کے بندے پہلے غریب کو دوائی تو دو پھر اس کے بعد تم اپنا مکان بنانا۔ یہ ایک اچھی بات ہے کہ غریب کو آپ تھوڑی سی بے فکری دے دو۔ غریب کو محروم ہونے سے بچاؤ۔ تمہیں یہ کسی نے نہیں بتایا کہ جس آدمی کے پاس عقل نہیں ہے اس کو عقل کہاں سے دو گے۔ یہ خداداد خاصیت ہے۔ اللہ نے بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے۔ کسی کو نصیحت کرنے والا اور کسی کو سننے والا بنا�ا۔

سوال:

ارواح کے متعلق فرمائیں۔ کیا روحیں ہوتی ہیں؟

جواب:

ہاں روٹیں ہوتی ہیں۔ جس آدمی میں کوئی فضیلت ہے وہ اس کی روح کی فضیلت ہے۔ اس نسبت سے وہ یہاں بھی افضل ہے اور یہاں آنے سے

پہلے بھی افضل تھا۔ سب روحوں کی عمر ایک ہے۔ چھوٹا بڑا کوئی نہیں ہوتا۔ وہاں سب درجہ بدرجہ ہیں۔ خالق نے اس طرح روحیں پیدا کی ہیں کہ ایک کو چاند بنادیا اور دوسرے کو سورج بنادیا اور کسی کو ستارہ بنادیا، کسی دوسرے کو رات بنادیا۔ رات کی اپنی ایک روح ہے۔ اندھیرے سے روشنی میں لانے والا درجہ بدرجہ روحیں بناتا ہے۔ اس میں آپ کو کیا اعتراض ہے۔ جب میں علیہ السلام اور ہیں اور باقی ملائیکہ اور فرشتے اور ہیں۔ آپ کے ساتھ دو دو فرشتے بیٹھے ہیں۔ اس کمرے میں جتنے آدمی ہیں ان سے دو گناہ فرشتے ہیں۔ روحیں ہمیں اس طرح نظر نہیں آسکتیں۔ ویسے اگر تمہیں نظر آ جائیں تو تمہارا توہارث فیل ہو جائے گا۔

سوال:

اللہ تعالیٰ کو Introduce کس نے کرایا؟

جواب:

اللہ تعالیٰ کو انسان کے ساتھ Introduce کس نے کروایا؟ یہ تعارف اللہ تعالیٰ آپ Direct کرواتا ہے۔ اللہ خود انسان کو تعارف کرواتا ہے، اور عبادت بھی سکھاتا ہے۔ و علم آدم اسماء اور آدم کو سارے اسماء سکھائے۔ تعارف والا اسم بھی سکھایا۔ اسم سکھانے کے بعد کہا کہ اب تو میری پہچان کرو اور دنیا کو کرو۔ اللہ نے انسان کو Language عطا کر کے زبان دے کر اپنا تعارف کروایا۔ آدم ﷺ نے غلطی کی اور سب کچھ چھوڑنا پڑا۔ کھیل وہ آپ کرتا ہے۔ سارے کھیل اللہ تعالیٰ کے اپنے ہیں۔ آپ یہ دیکھو کہ آپ کہاں پر اس قافلے میں شامل ہوئے ہو، اور اس قافلے میں آپ نے وراثت کے طور پر کیا لیا ہے۔

سوال:

فوٹ ہونے کا خوف دل سے نہیں نکلتا، اس بارے میں فرمائیں۔

جواب:

گریز ہی خوف ہے۔ گریز نہ کرو تو خوف نہیں ہے۔ اللہ سے گریز نہ کرو تو یہ خوف نہیں ہوگا۔

سوال:

موت کے خوف سے زیادہ یہ تأسف ہوتا ہے کہ جو کچھ گھر جائیداد بنائی ہے وہ چھوڑ کے جانا پڑے گا۔

جواب:

اگر آپ کو یہ کہہ دیا جائے کہ آپ یہاں سے بہتر جگہ جا رہے ہو تو پھر تأسف بالکل نہیں ہوگا۔ آپ کو موت کا افسوس اس لیے ہوتا ہے کہ بیٹوں سے اور اولاد سے جدا ہی ہو رہی ہے اور اگر یہ کہا جائے کہ آپ اپنے ماں باپ سے ملنے جا رہے ہو تو پھر غم کس بات کا۔

سوال:

میں وہاں صرف اکیلا ہی سرگردیں تو نہیں پھراؤں گا؟

جواب:

آپ اکیلے نہیں ہوں گے۔ یہ یقین کر لیں۔

سوال:

ماں باپ جنت میں ہوں اور ہمیں جہنم میں بیچج دیا جائے؟

جواب:

آپ جنت میں جائیں گے۔ جہنم کا مذاق ہمیں گوارا نہیں ہے۔ جہنم  
ہمارے لیے نہیں ہے۔ اس بات کی سب کی طرف سے استغفار کر لو کہ ہم جہنم میں  
نہیں جائیں گے۔ یہ اللہ کا فضل ہے اور ہم اس سے فضل مانگنے والے ہیں۔ ہم  
اس سے فریاد کرنے والے ہیں۔ اس لیے کبھی جہنم والی باتوں میں نہ آنا، ہم  
بسید ہے جنت والے لوگ ہیں بلکہ یہاں بھی جنت کا کچھ حصہ دیکھ لیا ہے اور باقی  
وہاں جا کر دیکھ لیں گے۔ خوش رہنے والا شخص جنت میں ہے۔ اللہ کے فضل پر  
یقین رکھنے والا جنت میں ہے۔

سوال:

سر! دراصل یہاں کی Achievements جو ہیں ان کو چھوڑنا مشکل  
لگتا ہے۔

جواب:

ان چیزوں کو آپ نے چھوڑنا کہاں ہے۔ انہیں صرف Handover  
کرنا ہے۔ یہ چیزیں آپ نے کسی سے Receive کی ہیں اور پھر کسی اور کو ان کا  
دیں گے۔ آپ روز دفتر جاتے ہو۔ یہ دفتر آپ نے کسی سے لیا تھا اور  
اس کا چارج سنپھالا تھا اور ایک روز چارج دے کر چلے جاؤ گے۔

سوال:

یہ سب بہت مشکل لگتا ہے۔

جواب:

آپ کو چھوڑنا مشکل لگتا ہے؟ آپ نے جو چیز جتنی خوشی سے حاصل کی ہے اسے اتنی خوشی سے دے دو۔ آپ اس قسم کا سوال کرتے ہو جس کا تعلق مقرر شدہ اصول سے نہیں ہے۔ مقرر شدہ اصول یہ ہے کہ شریعت نے ہر میدان میں آپ کو واضح حکم دے رکھا ہے کہ آپ یہ کرو اور یہ نہ کرو۔ اگر آپ مانے والے ہو تو آپ کو سوال کی کوئی ضرورت نہیں رہ جائے گی۔ پھر آپ آتے ہو رضاۓ الہی کی طرف اور اس کا آپ نسخہ پوچھتے ہو۔ اس کے بعد جب نسخہ بتادیا جائے تو پھر کوئی سوال نہیں رہ جانا چاہیے۔ مثلاً ایک آدمی کہتا ہے کہ حضور پاک ﷺ کی زندگی میں یہ واقعہ ہوا، لہذا یہ واقعہ ہو سکتا ہے۔ علم تو وہی ہے جو آپ ﷺ نے فرمادیا ہے۔ حضور پاک ﷺ کا کوئی ارشاد جب آپ نے سن لیا تو یہ آپ کے علم میں آیا۔ اب اس پر عمل کرو۔ جب تک اپنے عمل کو اس فرمان کے تابع نہیں کرو گے، علم علم کے مطابق نہیں ہو گا، ہر چند کے الفاظ وہی ہیں۔ عمل عمل کے تابع نہ ہو تو علم علم کے مطابق نہیں رہے گا چاہے Language برابر ہی ہو۔ جب حضور پاک ﷺ فرماتے ہیں کہ اللہ ایک ہے اور آپ بھی کہتے ہیں کہ اللہ ایک ہے تو ان دونوں باتوں میں فرق ہے۔ ”اللہ ہمارا رب ہے“۔ یہ بات ایک یقین والا شخص کہتا ہے اور ایک شک والا شخص کہتا ہے تو ان دونوں میں بڑا فرق ہے۔ ہر چند کہ الفاظ وہی ہیں۔ آدمی جھوٹا ہو اور سچا قرآن پڑھ رہا ہو تو تاشیر نہیں رہے گی۔ قرآن حق ہے، عین حق ہے لیکن اس کے لیے بنیادی طور پر انسان کو سچا ہونا چاہیے۔ مثلاً آپ یہ دیکھو کہ آپ نے صرف دفتر جانا ہوتا ہے تو لباس بدلتے رہتے ہو اور

معراج شریف پر جانا ہوا اور لباس میں پیوند لگا رہے ہوں تو یہ صرف آپ ﷺ ہی کی شان ہے۔ میرا مطلب ہے آپ لوگ ان جیسی زندگی بسر نہیں کر سکتے۔ اصل علم یہ ہے کہ آپ نے یہ کام کرنا ہے کہ پہلے اپنے عمل کو ان کے عمل کے تابع کرو۔ اگر وہ عمل تابع نہیں ہوتا تو پھر اور راستہ لو، جیسے ہوتا ہے کرتے جاؤ۔ پھر یہ نہ کہنا کہ ہماری زندگی شریعت کے مطابق ہے۔ آپ اللہ کے محبوب ہوں اور زندگی میں فاقہ ہوئی ان کی شان ہے۔ محبوب پیغمبر ہوں اور ابتلاء سے گزر رہے ہوں، ایسا ہو سکتا ہے، ہوا ہے! پیغمبر ہوں اور بینائی سے محروم ہوں، ایسا ہو سکتا ہے، ہوا ہے! اللہ کہتا ہے کہ غیر اللہ سے محبت نہ کرنا اور یعقوب عليه السلام کی محبت میں بینائی سے محروم ہو گئے، اب آپ یہ بتائیں کہ کیا یوسف عليه السلام غیر اللہ ہیں؟ کوئی بھی پیغمبر غیر اللہ میں بنتا نہیں ہو سکتا۔ اگر وہ غیر اللہ کی محبت میں بینائی سے محروم ہوتے تو اللہ کی طرف سے سرزنش ہوتی کہ تم نے ایسا کیوں کیا؟ مگر یوسف عليه السلام کا قصہ تو احسن القصص ہے، عین مشائی ایزدی ہے۔ جب یہ راز آپ کو سمجھ نہیں آتا تو وقت ہو جاتی ہے۔ یعقوب عليه السلام حضرت یوسف علیہ السلام کی محبت میں بینائی سے محروم ہوئے۔ یہ اپنے بیٹے کی محبت جو ہے یہ ہرگز غیر اللہ کی محبت نہیں ہے۔

سوال:

غیر اللہ کیا ہے اور کیا غیر اللہ سے محبت روایہ؟

جواب:

یہ محبت عین رضائے الہی میں شامل ہے، یہ واقعہ احسن القصص ہے اور

اللہ کا پسندیدہ قصہ ہے۔ اس واقعے کو غیر اللہ کسی جگہ نہیں کہا گیا۔ دو پیغمبر غیر اللہ نہیں ہو سکتے، باپ بھی پیغمبر اور بیٹا بھی پیغمبر۔ یہاں سے آپ کی مشکل شروع ہو جاتی ہے اور چیزیں آپ کو مشکل لگتی ہیں۔ یہاں سے آپ کی پیچان ختم ہو جاتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کہتا ہے کہ مجھ سے دعا کرو کہ مجھے سیدھی راہ دکھا، صراطِ مستقیم، یعنی ان لوگوں کی راہ جن پر تیر انعام ہوا۔ تو سیدھی راہ صرف انعام یافتہ لوگوں کی راہ ہے۔ کیا انعام یافتہ لوگ غیر اللہ ہیں؟ ہرگز نہیں ہیں۔ نوح علیہ السلام کا بیٹا غیر اللہ ہو سکتا ہے۔ وہاں دعا منظور نہیں ہوتی۔ یہ فرق پیچانو۔ نہیں پیچانو گے تو پھر کہو گے کہ مشکل ہے۔ اللہ ایک ہے اور باقی ہر شے غیر اللہ ہے لیکن عین اللہ بھی ہو سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ درود پڑھتا ہے۔ اللہ اور اس کے فرشتے ہمہ حال حضور پاک ﷺ پر درود بھیجتے ہی چلے جار ہے ہیں۔ ایسی باتوں کے متعلق اپنے عقیدے کی اصلاح کرو پھر مشکل نہیں ہوگی۔ وہ ذات گرامی کیا ہے جس پر ہمہ حال درود پڑھا جا رہا ہے۔ آپ کو بھی درود کا حکم ہے۔ کہیں ان کو اپنی طرح بشر نہ سمجھ لیتا انہا بشر مثلکم۔ یعنی ”میں تمہاری طرح کا بشر ہوں“۔ حکم ہے لیکن اتنا بھی ”مثلکم“ نہیں ہے جتنا آپ نے سمجھا رکھا ہے۔ یادب کا اعلیٰ مقام ہے۔ حضور پاک ﷺ کا جو نام ہے جو ان کا اسم ”محمد“ ہے یہ آپ کا ایمان ہے۔ اب آپ دیکھو کہ کتنا فرق ہے، حضور پاک ﷺ کا نام جو ہے وہ آپ کا کلمہ ہے۔ اتنا ”مثلکم“ کیسے ہو سکتا ہے۔ یعنی آپ کی طرح کے بشر کیسے ہو سکتے ہیں؟ آپ جیسے کیسے ہو سکتے ہیں؟ آپ ﷺ کا نام ہے اور ہمارا کلمہ ہے، ہمارا ایمان ہے اور ہماری عاقبت ہے۔ یہ فرق ہے اور اس فرق کو پیچانو۔ پھر مشکل نہیں ہوگی۔ اس لیے کوئی بھی فیصلہ کرنے میں جلدی نہ

کرنا۔ شریعت کے معاملے میں سب انسان برابر ہیں لیکن اتنے بھی برابر نہیں ہوتے۔ بات سمجھ آئی۔ اللہ کے علاوہ ہر شے غیراللہ نہیں ہے۔ بس یہ سمجھو کہ غیراللہ وہ ہے جو اللہ کے راستے سے روکے۔ باقی سارا راستہ اللہ کا راستہ ہے اور عین حق ہے۔ جس استاد نے قرآن پڑھا دیا وہ غیراللہ نہیں کیونکہ وہ تو اللہ کی راہ دکھار ہا ہے۔

سوال:

وہ جو یعقوب ﷺ کی اپنے بیٹے یوسف ﷺ کے لیے پدری محبت ہے اس نے انہیں مجبور کیا اور وہ روتے رہے اور بینائی ضائع کی۔ آپ سے درخواست ہے اس پر روشی ڈالیں۔

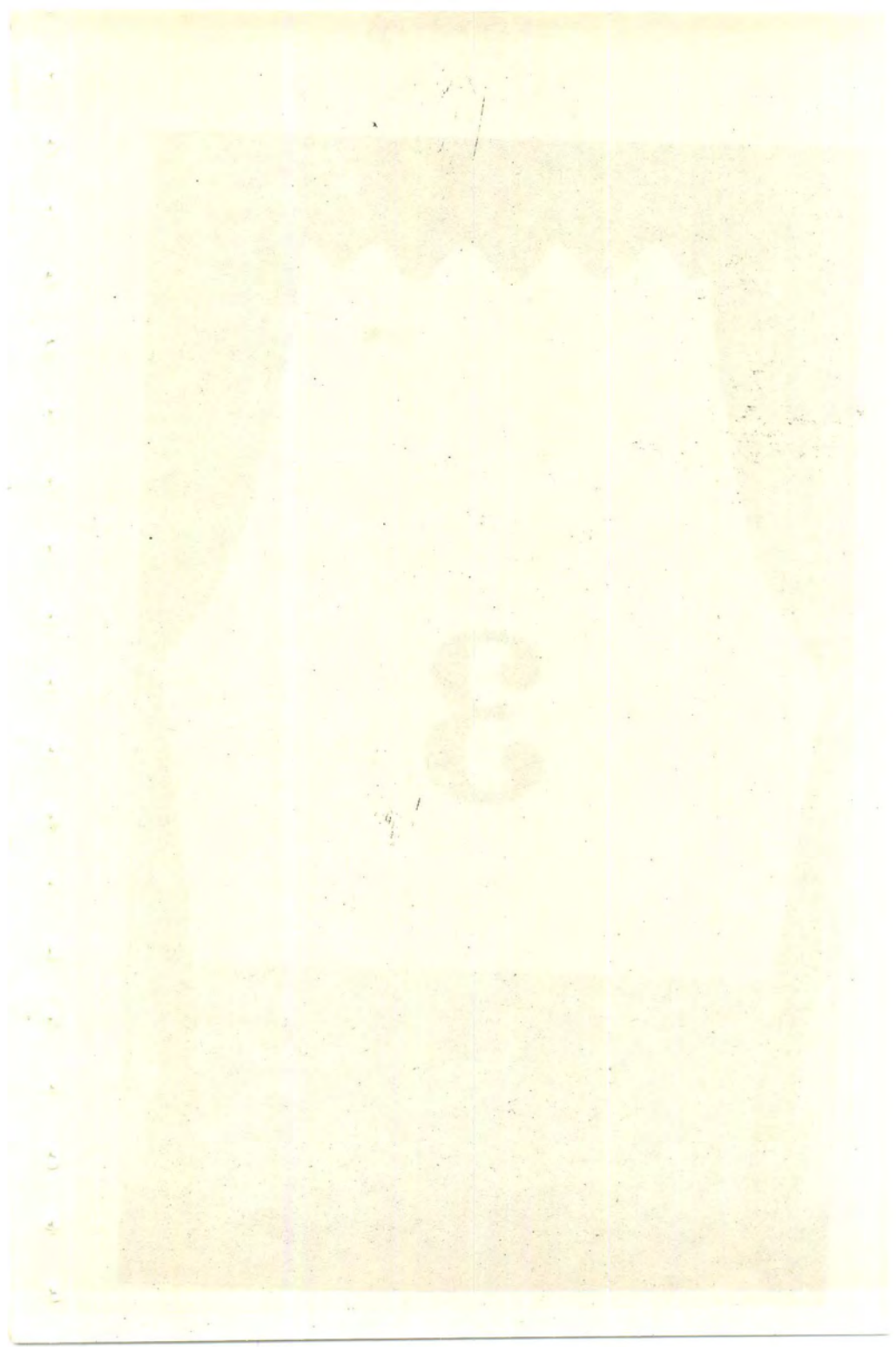
جواب:

یہ واقعہ قرآن مجید میں Produce ہوا اور اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے شروع میں ہی فرمادیا کہ احسن القصص ہے یعنی سب سے بڑا اور خوب صورت واقعہ ہے، اس واقعہ میں غیراللہ کی بحث نہیں ہے اس میں یوسف ﷺ کی بھی تعریف ہے اور ان کے باپ کے ساتھ ہونے والا واقعہ بھی ہے۔ اس میں پہلی بات یہ بتائی گئی کہ یعقوب ﷺ نے اپنے بیٹے کو اللہ کے سپرد کرنا تھا اور یہ ذمہ داری ان کے بھائیوں کے ذمے نہیں لگائی۔ پھر بینائی چلی گئی۔ بیٹے کی جدائی میں رونا فطری بات تھی۔ ایک پیغمبر کے دل میں جو فطری محبت پیدا ہو گئی ہے وہ غیراللہ نہیں ہو سکتی۔ اللہ تعالیٰ کے حبیب ﷺ کے دل میں امت کی محبت پیدا ہو گئی ہے تو پھر امت غیراللہ نہیں ہے۔ غیراللہ وہ ہوتا ہے جو اللہ کی راہ کو روکے۔ وہ غیراللہ نہیں ہے جو اللہ کے راستے کی طرف لے جائے۔ اس کی پہچان یہ ہے کہ

جو آدمی اللہ کے قریب ہے اس کے دل میں رہنے والی چیز غیر اللہ نہیں ہو سکتی۔ اللہ  
 والے کے دل کی یاد غیر اللہ نہیں ہو سکتی۔ اللہ والا ہے، ہی وہی جس کا دل اللہ کی  
 طرف ہو۔ ایسے شخص کے دل میں جو چیز ہوتی ہے وہ اللہ کے خلاف نہیں ہو سکتی۔  
 آسان سی بات ہے۔ یعقوب العلیٰ پیغمبر ہیں، ان کی محبت غیر اللہ نہیں ہے۔  
 حضور پاک ﷺ کی محبت غیر اللہ نہیں ہو سکتی۔ آپ کی اپنے ماں باپ سے محبت  
 غیر اللہ نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ تم ماں باپ کی اطاعت کرو ان کے آگے  
 اف نہ کرو، جھٹکی نہ دُؤ نزم لفظ میں بات کرو اب اگر آپ ماں باپ کی اطاعت  
 کرتے ہو تو یہ غیر اللہ نہیں ہے۔ بات یہ ہے کہ عبادت صرف یہی نہیں جو آپ  
 شریعت کے ارکان پورے کرتے ہو بلکہ اللہ کے ہر حکم کو مانا عبادت ہے۔ اللہ  
 تعالیٰ کے جواہکام آپ کو زندگی کے حوالے سے میں ان سب کامانہ عبادت ہے،  
 ضروریات کے حوالے سے بھی ہوں تو بھی ان کا مانا عبادت ہے۔ بزرگوں کا  
 ادب بھی عبادت میں شامل ہے۔ یہ شریعت نے جو عبادت مقرر رکھی ہے یہ  
 اسلامی معاشرے کے قیام کا ذریعہ ہے اور فرض ہے۔ اس کے علاوہ آپ کی مسجد  
 کے باہر والی جو زندگی ہے اس کو مسجد کے اندر والی زندگی کے برابر کر دو۔ اگر مسجد  
 میں اللہ کے قریب ہے تو باہر بھی اللہ قریب رہنا چاہیے۔ مسجد میں اللہ کے قریب  
 ہیں تو مسجد کے باہر بھی قریب رہیں۔ انسان دعا میں یہ سمجھتا ہے کہ اللہ بہت  
 قریب ہے اور گناہ کے وقت سمجھتا ہے کہ اللہ بہت دور ہے۔ اس مقام پر آکر  
 انسان جھوٹا ہو جاتا ہے۔ اللہ قریب ہے اور ہمیشہ ہی قریب ہے۔ زندگی میں آپ  
 اللہ کو قریب رکھو۔ اللہ کو دعا کے وقت قریب سمجھنے والا زندگی میں بھی اللہ کو قریب

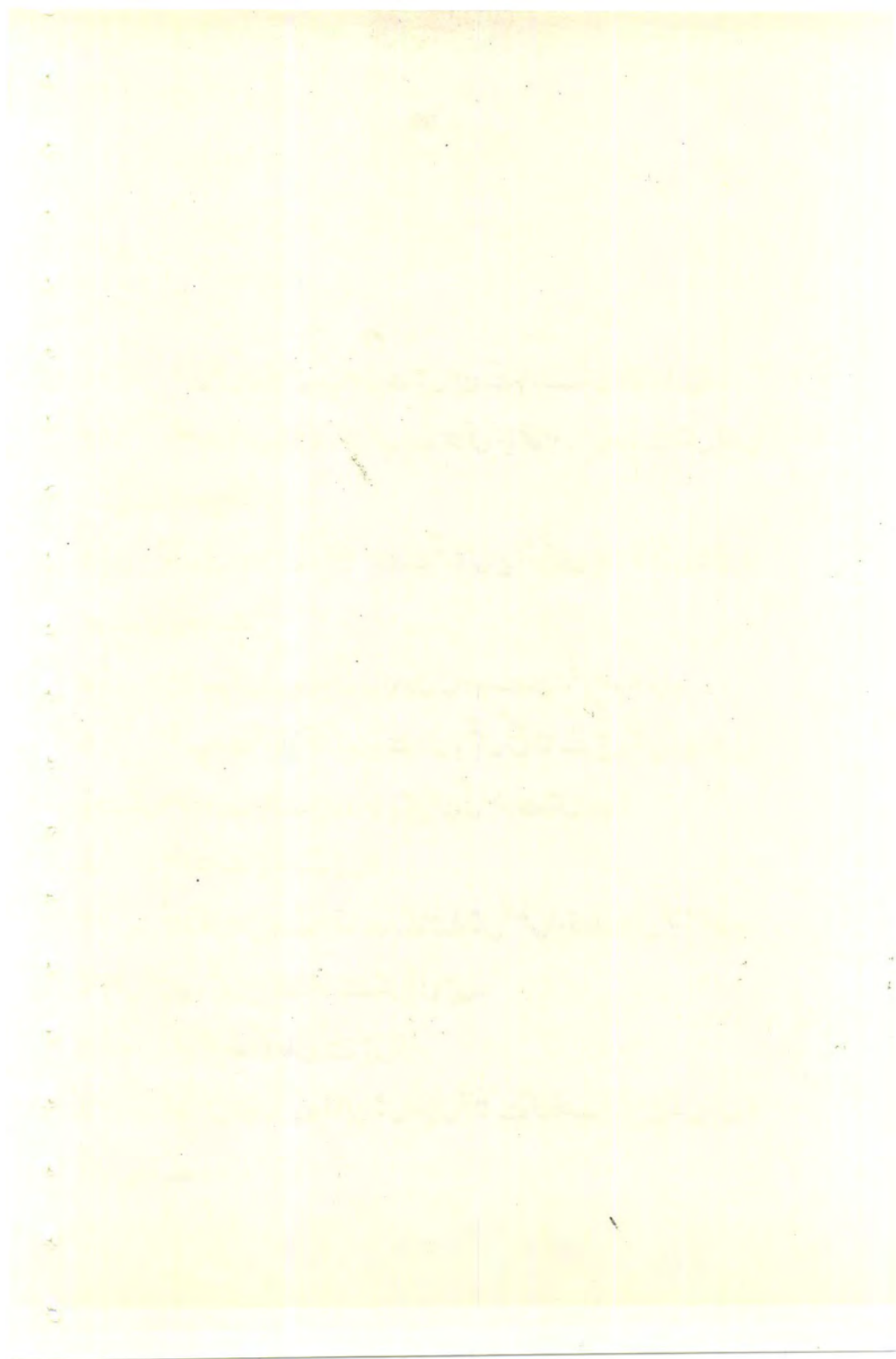
سمجھے۔ اللہ کی راہ انعام یافتہ لوگوں کی راہ ہے۔ جن لوگوں پر آپ کے خیال میں انعام ہوا، ان پر کیا انعام ہوا ہوگا۔ آپ کے خیال میں کیا کوئی انسان ہے جو انعام یافتہ ہو؟ اگر آپ کا یقین ہے کہ کوئی ایسی شخصیت گزری ہے جسے آپ ”رحمۃ اللہ علیہ“ بھی کہتے ہیں تو وہ انعام یافتہ ہے۔ یہ یقین ہونا چاہیے۔ آپ نے اس شخصیت کے بارے میں کیسے معلوم کیا؟ اپنے یقین کے ذریعے۔ اور اب آپ کا اپنے بارے میں کیا خیال ہے؟ ابھی تو ان کا فیصلہ قیامت کے دن ہونا تھا لیکن آپ نے خود فیصلہ کر دیا ہے کہ وہ بخشنے گئے اور ان کی فلاح ہو گئی۔ جس عمل کی وجہ سے فلاح ہو گئی ہے وہ عمل آپ اپنے لیے کرو۔ داتا صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے بارے میں کیا خیال ہے؟ کیا وہ انعام یافتہ ہیں؟ کوئی چیز ضرور ہے جو ان لوگوں کو انعام یافتہ کرتی ہے؟ بس یہ راز ہے۔ جس طرح وقت سے پہلے، قیامت سے پہلے، حساب کتاب سے پہلے، آپ کو یقین آگیا کہ وہ فلاح پا گئے اور ان پر انعام ہو گیا اسی طرح آپ نے اپنے بارے میں اسی زندگی میں فیصلہ کر کے جانا ہے۔ یہ ہے راز، یہ سمجھ بتا رہا ہوں، فیصلہ کر کے جانا تاکہ ”انعمت علیہم“ کے خزانے میں شامل کیے جاؤ۔ آپ سمجھ لو کہ جس آدمی کی رخصت کے وقت چالیس آدمی گواہی دے دیں کہ یہ خیریت کے ساتھ گیا ہے سمجھو کہ اس کی خیریت ہے۔ گویا کہ مرنے سے پہلے اپنے چالیس گواہ ضرور بنالیں جو آخری وقت گواہی دے دیں کہ یہ اچھا آدمی ہے۔ اس گواہی کا واقعہ جنازے کے وقت شروع ہو جاتا ہے۔ لوگ بڑے بے باک ہوتے ہیں اور لوگ بڑے تیز ہوتے ہیں۔

دعا کریں اللہ تعالیٰ ہم سب پر اور ان پر بھی جو لوگ یہاں نہیں ہیں، اپنا





3



- 1 آج کل جو کامل کے حالات ہیں ان کے بارے میں کچھ فرمائیے۔
- 2 حضور پاک ﷺ کا رشتہ کس نے تلاش کیا تھا اور اس زمانے میں نکاح کس نے پڑھایا تھا؟
- 3 انسان دوسرے کو تبلیغ کرتا ہے مگر اس پر اثر نہیں ہوتا تو ایسی تاثیر نہ ہونے کی کیا وجہ ہے؟
- 4 جناب میں اپنے بھائی کی بیماری کی وجہ سے بہت فکر مند ہوں۔
- 5 آپ نے فرمایا تھا کہ جنات دس باتیں صحیح بتاتے ہیں لیکن گیارہویں بات میں دھوکا دے جاتے ہیں۔ کیا یہ چیزان کی فطرت میں ہے؟
- 6 مسوکلات کیا ہوتے ہیں؟
- 7 بزرگانِ دین کے واقعات کے سلسلے میں بعض اوقات بڑی غیر مستند اور ناقابلِ یقین باتیں پڑھنے اور سننے میں آتی ہیں۔
- 8 کیا ہم خدا کو جان سکتے ہیں؟
- 9 سائنس کی رو سے ذہن میں خیال آتا ہے کہ جب کہ دین میں دل کا ذکر زیادہ ہے۔



سوال:

سر! آج کل جو کابل کے حالات ہیں ان کے بارے میں کچھ فرمائیے؟

جواب:

کابل کے حالات کے بارے میں؟ اور کوئی سوال کریں۔ کوئی ذاتی سوال \_\_\_\_\_ کوئی ایسی چیز پوچھیں جس کے جواب سے آپ کے عمل کو کوئی فرق پڑ سکے یا جس سے آپ کے علم کو فرق پڑ سکتا ہو۔ دنیا میں ہونے والے واقعات، قریب ترین ہونے والے واقعات، پڑوسیوں کے ہاں ہونے والے واقعات سے اگر آپ کی زندگی میں فرق نہیں پڑتا تو ان کے بارے میں علم اضافی ہے۔ علم حاصل کرنے کا طریقہ یہ ہے کہ علم اس چیز کا حاصل کرو جس سے آپ کی زندگی متاثر ہو رہی ہو یا متاثر ہو سکتی ہو۔ علم اس چیز کا حاصل کرو جس سے آپ کی موت متاثر ہو رہی ہو یا موت متاثر ہو سکتی ہو۔ علم اس چیز کا حاصل کرو جس سے آپ کے موت کے بعد کے حالات متاثر ہو رہے ہوں یا متاثر ہو سکتے ہوں۔ علم وہ حاصل کرو جس سے آپ کی اولادوں کو تاثیر مل سکے یا وہ متاثر ہو رہی ہوں یا متاثر ہو سکتی ہوں۔ علم اس چیز کا حاصل کرو جو آپ کے عمل کی اصلاح کرنے کے قابل ہو اور اس عمل کی اصلاح کرو جس سے آپ کو وقت پیدا ہونے کے امکانات

ہوں۔ اس لیے جب اس Unit کی صفائی ہو جائے تو پھر انسان بیرونی منظر دیکھ لیتا ہے۔ اگر آپ کو ذاتی طور پر فائدہ نہیں ہو رہا تو پھر امریکہ میں کیا ہو رہا ہے، اردو گرد کیا ہو رہا ہے، اور کون سے پہاڑ پر کون ساد رخت اگ رہا ہے تو یہ تو صرف اطلاع ہے۔ اس لیے اس سوال کو تلاش کیا جائے جس سے آپ کی ذاتی زندگی کے متاثر ہونے کے کوئی امکانات ہوں۔ ایسا کوئی سوال پوچھو! آپ اتنے سارے لوگ بیٹھے ہو کچھ سوچو! اور کوئی سوال پوچھو!

سوال:

حضرت ﷺ کا رشتہ کس نے تلاش کیا تھا اور اس زمانے میں نکاح کس نے پڑھایا تھا؟

جواب:

اگر اس سوال کا جواب دے دیا جائے تو پھر آپ کا اگلا سوال یہ ہو گا کہ اسلام سے پہلے نکاح اسلامی کیسے تھا؟ اسلام سے پہلے کون سا اسلام تھا؟ اس سوال کے بارے میں وضاحت کر دی جائے گی۔ پہلے آپ میری بات سن لو۔ سوال اس چیز کے متعلق کرو کہ جو اس وقت آپ کو متاثر کر رہی ہو۔ اگر میں یہ کہوں کہ حضور اکرم ﷺ کا نکاح اللہ میاں نے پڑھایا تو یہ بڑی آسان بات ہے۔ آپ ﷺ کے لیے گفتگو کس نے کی تھی؟ اللہ میاں نے۔ اللہ کا یہ ارشاد ہے کہ آپ ﷺ تو بولتے نہیں جب تک ہم نہ بلوائیں اور آپ کا کوئی عمل نہیں جب تک ہم نہ کروائیں۔ حضور پاک ﷺ کی زندگی ایسی زندگی ہے کہ جس زندگی کا کوئی بھی عمل، آپ کو انسانی Level پر نہیں سوچنا چاہیے۔ مسلمانوں کو اس نکتے پر آ

کے وقت ہوتی ہے یہ وقت اب دور ہونی چاہیے۔ آپ کے عمل اور انسانوں کے عمل برابر بھی ہوں تب بھی کوئی چیز برابر نہیں ہو سکتی۔ کافروں کو یہی بات تو سمجھ نہیں آتی تھی کہ یہ کیسے پیغمبر ہیں کہ بازاروں میں جاتے ہیں اور سودا لیتے ہیں، ان کے ساتھ تو فرشتے ہونے چاہیے تھے۔ اللہ میاں نے کہا کہ اگر آپ کے ساتھ فرشتے ہوں گے تب بھی کافروں کو سمجھ نہیں آئے گی۔ ماننے والے ماننے رہیں گے، نہ ماننے والے پھر بھی نہیں مانیں گے۔ مجذہ رونما ہو جائے گا تو کافر پھر بھی نہیں مانیں گے۔ ایک زندگی جو ہے، حضور پاک ﷺ کی زندگی وہ ایسی ہے کہ میرے حساب سے اس میں آپ تحقیق نہ کرو۔ سیرت کی کتابیں بھی نہ پڑھو۔ بس آپ انہیں مانتے چلے جاؤ اور یہ کہو کہ آپ نے جو کچھ کیا، ٹھیک کیا، آپ سے جو ہوا صحیح ہوا، آپ کی زندگی کا ہر شعبہ صحیح ہے، ہر مقام صحیح ہے۔ وہ سب اللہ کی طرف سے ہے۔ لوگ پوچھ سکتے ہیں کہ اعلانِ نبوت سے پہلے کی آپ کی زندگی کیا تھی؟ وہ بھی نبوت کی زندگی تھی۔ اگر حضور پاک ﷺ کی نبوت کا اعلان ہو جائے تب نبوت ہے اور اگر اعلان نہ ہو تب نبوت ہے۔ تو نبوت سے پہلے کی زندگی کیا ہے؟ وہ بھی نبوت ہے۔ کیونکہ آپ جانتے ہو کہ آدم ﷺ ابھی تخلیق نہیں ہوئے اور حضور ﷺ نبی ہیں۔ بس یہ بات یاد رکھو اصل ایمان یہی ہے۔ اس وقت جب کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے جلوے کا اظہار نہیں کیا تھا، آپ نبی ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی منشاء حضور پاک ﷺ ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی رحمت حضور پاک ﷺ کے نام سے ہے۔ گرنہ آپ تاریخ دیکھیں گے تو کہیں نام آئے گا ورقہ بن نوفل کا، کہیں اور نام آئیں گے، کہیں اور بزرگ آئیں گے۔ پھر اور سوال نکل آئیں گے۔ کیا اویں

قرنیٰ سے آپ کی ملاقات ہوئی تھی کہ نہیں ہوئی تھی؟ یہ سب تاریخی واقعات چھوڑ دو۔ حضور پاک ﷺ کی زندگی، ساری کی ساری، اللہ تعالیٰ کی مرضی کے عین مطابق ہے، اللہ تعالیٰ کے حکم کے عین مطابق ہے۔ آپ نے جو کچھ کیا وہ اللہ ہی نے کیا۔ آپ کا ہر کام اللہ کی طرف سے ہے۔ اس زندگی کی ہر گز ایسے تحقیق نہ کرنا جیسی کتابوں نے لکھی ہے۔ کتابوں نے حضور پاک ﷺ کی آدمی زندگی لکھی ہے۔ کتابوں نے وہ زندگی لکھی ہے جو دن کی روشنی والی ہے۔ رات کی زندگی لکھی ہی کسی نہیں۔ رات کی زندگی پوری طرح ایک راز ہے اور پھر آپ کے ظاہر وجود کی زندگی لکھی ہوئی ہے اور اس ظاہری زندگی کے بعد آپ کا عمل چاری ہے اور آج بھی چاری ہے۔ آج بھی بے شمار لوگوں کو اسی طرح نصیحت ہوتی ہے اور فیض ملتا ہے۔ میں نے پہلے بتایا تھا کہ حدیث وہ ہے جو حضور پاک ﷺ ارشاد فرمائیں اگر آج کسی کو ارشاد فرمائیں تو یہ حدیث تازہ ہے اور مکمل حدیث ہے۔ اس لیے اس بات کی بڑی ہی احتیاط کریں۔ اس ذات کے بارے میں آخری بات یہی ہے کہ ان کا ہر عمل اللہ تعالیٰ کا عمل ہے۔ قرآن میں اللہ کا فرمان ہے و ما رمیت اذ رمیت ولكن الله رمی: اے نبی! جو کچھ آپ نے پھینکا آپ نے نہیں پھینکا بلکہ اللہ نے پھینکا۔ آپ کا ہر عمل اللہ کے منشاء اور اللہ کے حکم کے مطابق ہے۔

تو ایسا سوال ڈھونڈو جس کا آپ کی ذات کے ساتھ تعلق ہو اور جس سے اصلاحِ عمل ہونے کا تعلق ہو۔

سوال:

انسان دوسرے کو تبلیغ کرنا چاہتا ہے، کسی چیز پر مائل کرنا چاہتا ہے اور یہ فرض بھی ہے اور خود اس کا نمونہ بھی پیش کرتا ہے لیکن بعض اوقات دوسرے آدمی پر اس کا اثر نہیں ہوتا۔ تو اس طرح تاثیر نہ ہونے کی کیا وجہ ہے؟

جواب:

اس سوال کو آپ لے جاؤ ماضی میں یعنی دور تک لے جاؤ۔ جس دن اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ آج کے دن تمہارے لیے دین مکمل ہو گیا تو کیا اللہ کا اتنا ہی منشا تھا لوگوں کو دین پر لانے کا۔ یا اس کے علاوہ بھی کوئی منشا تھا۔ یہ غور والی بات ہے۔ حضور اکرم ﷺ کی زندگی میں جتنے بھی مسلمان ہو چکے تھے کیا اتنے ہی مسلمان کرنے کا منشا ہے یا اس کے علاوہ ہے۔ یعنی کہ ایک پیغمبر اپنی زندگی میں جتنے لوگوں کو اپنے دین پر لاتے ہیں کیا ان کا منشا اتنے ہی لوگ ہوتے ہیں یا زیادہ ہوتے ہیں؟

دوسرा سوال یہ ہے کہ کیا کسی پیغمبر کا مشن مکمل ہو جاتا ہے یا نامکمل رہتا ہے؟ خاص طور پر حضور اکرم ﷺ کا مشن دیکھیں کہ کیا آپ ﷺ کا مشن مکمل ہو گیا تھا یا کچھ مکمل ہونا رہ گیا تھا۔ یہ جو خواہش ہے کہ باقی لوگ بھی دین میں شامل ہوں اور وہ شامل نہیں ہوتے تو اس کے بارے میں اللہ نے فرمایا کہ آپ کا کام ہے ابلاغ کرنا اور اس کے اندر آپ ملال نہ کرو۔ ابھی ابھی آپ نے پڑھا کہ سواء علیہم ء انذر تھم ام لم تذر هم لا یو منون۔ کہاے میرے حبیب ﷺ ان کے لیے برابر ہے کہ ان کو ڈراؤ یا نہ ڈراؤ یہ ایمان نہیں لائیں گے۔ اس لیے

آپ ملاں نہ کرو۔ ان کو چاہے ڈراؤ یا ان کی اصلاح کرو اور ان کو اللہ کا کلام سناؤ لیکن انہوں نے ادھرنہیں آتا۔ اس کی وجہ؟ ختم اللہ علیٰ قلوبهم ان کے دلوں پر اللہ نے مہر لگادی ہوئی ہے۔ ان کی بصارتیں بند ہیں ان کی سماعت بند ہے اور یہ ایمان نہیں لائیں گے۔ منشا کیا ہوا؟ منشا یہ ہوا کہ آپ کے ذمے، کسی انسان پر اس کی ہستی سے زیادہ بوجھ نہیں ڈالا گیا۔ اس بات پر آزردہ نہ ہوا کرو کہ میں نے اپنے بھائی کو کہا تھا کہ میری طرح کے مسلمان ہو جاؤ، لیکن وہ میری طرح کا مسلمان نہیں۔ میں اس بات پر بڑا پریشان ہوں۔ اب اس کا بھائی کہتا ہے کہ تو کہاں مسلمان ہوتا پھرتا ہے، تو میری طرح کا ہو جا۔ اب دونوں کی اپنی اپنی سوچ ہے۔ اللہ تعالیٰ کا کیا ارشاد ہے؟ کہ آپ اخلاص کے ساتھ اپنی کوشش کرو اور نتیجہ Force نہ کرو، کہیں ایسا نہ ہو کہ آپ ان کو مارنا شروع کر دو اور ان کے ساتھ جھگڑنا شروع کر دو اور ان کو گولی مار دو کیونکہ انہوں نے تمہارے خدا کو برا بھلا کہا تھا۔ تو کیا اپنے خدا کو تو نے بچانا ہے؟ حالانکہ خدا نے تجھے بچانا تھا۔ تم خدا کو بچانے کی اس طرح فکر نہ کرو۔ جہاں پر حضور پاک ﷺ کی بات ہو وہاں اور بات ہے۔ وہاں نقلي طور پر غصہ نہ کرنا۔ اس مقام پر حضور پاک ﷺ کی شان کے بارے میں اصلی غصہ آگیا تو پھر تمہاری بات بن گئی۔ اگر ویسے ہی تم نے اپنے پاس سے بات بنائی ہے تو یہ بات ٹھیک نہیں ہے۔ اس لیے کبھی تم اسلام کو بچانے کی فکر نہ کرنا کیونکہ اسلام نے تمہیں بچانا ہے۔ کبھی نقلي غصہ نہ کرنا، یہ نہ کہنا کہ اس شخص نے اللہ کی شان میں کوئی گستاخی کی ہے اور یہ جو ہے غیر مسلمان ہے، اتنا عرصہ ہمارے پاس بیٹھا رہا ہے میں پتہ ہی نہیں چلا، اس کو تو ہم نے ویسے ہی

گولی مار دینی تھی۔ اصلاح کتنی کرنی ہے آپ نے؟ جتنا آپ کا حق ہو جتنی آپ کی استعداد ہو جتنا آپ کا شوق ہو اور جتنی آپ کی پیش ہو۔ آپ پوری کوشش کرو اور نتیجہ اگر Zero نکلے تو بھی گھبراو نہیں۔ بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ نتیجہ کچھ عرصہ کے بعد نکلتا ہے۔ یہ واقعہ حضور اکرم ﷺ کے ساتھ بھی ہوا۔ جب آپ ﷺ وادی طائف کی ابتلا سے گزرے، پھر ایک آواز آئی کہ اگر آپ ﷺ فرمائیں تو اس بستی کو اڑا دیا جائے۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ بات یہ ہے کہ اس بستی کو رہنے دیا جائے، اگر یہ مسلمان نہیں ہو رہے تو عین ممکن ہے کہ ان کی نسلوں میں سے مسلمان ہو جائیں۔ اس لیے مسلمان صبر کرنے والے ہیں۔ اگر اللہ راضی ہے تو ہمیں ہر اذیت قبول ہے۔ اللہ ساتھ نہ چھوڑے تو ہمیں کسی کے ساتھ کی ضرورت نہیں ہے۔ اس ساری گفتگو کا نتیجہ کیا نکلا؟ تبلیغ برائے رضاۓ الہی کرنی چاہیے اور تبلیغ برائے Conversion نہ کرنا۔ تبلیغ دوسروں کو اپنی طرف مائل کرنے کی بات نہیں ہے بلکہ تبلیغ کے ذریعے خدا کو راضی کرو۔ تبلیغ کے ذریعے بندوں کو مائل نہیں کرنا بلکہ اللہ کو مائل کرنا ہے۔ آپ اتنی تبلیغ کرو جتنی اللہ نے آپ کو استعداد دی ہوئی ہے۔ اگر تبلیغ کے دوران کسی وقت آپ کا ذہن کام نہیں کرتا تو پھر آپ کام کا کام نہ کرنے یہ مہربانی ضرور گرنا۔ ایک آدمی نے بحث کے دوران دوسرے سے کہا، دیکھو اب تمہارا ذہن کام نہیں کر رہا۔ کہتا ہے دیکھو اگر میرا ذہن کام نہ کرے تو میرے ہاتھ کام کرتے ہیں۔ اس نے کہا ماشاء اللہ تیرا ذہن بہت اچھا کام کر رہا ہے، لس تو ہاتھ استعمال نہ کرنا۔ اس لیے یہ دیکھا گیا ہے کہ تبلیغ کرنے والا عام طور پر Irritate ہو جاتا ہے، غصہ کرتا ہے اور ناراض ہوتا ہے۔ یہاں سے تبلیغ فیل

ہوئی کہ غصہ کرنا، ناراض ہونا، پریشان ہونا، دوسرا کو نتیجے کی طرف لے کے آنا بلکہ زبردستی لے کر آنا، چاکب سے لے کر آنا۔ برداشت کا مادہ بالکل نہیں ہے۔ تبلیغ میں یہ ضروری ہے کہ اس شخص کو پیغام دے دو کہ میں نے یہ سنائے ہے، اصل بات یہ ہے، زندگی یوں ہے پیغام یہ ہے اور آپ کے لیے بہتر ہے کہ آپ اس پر چلو۔ وہ اگر اس پر نہ چلے تو آرام سے کھوکہ و ماعلینا الا البلاغ۔ یعنی ہمارا کام تو تم تک بات کو پہنچانا تھا۔ نہیں کہ آپ کے پاس تاثیر کم ہے۔ جن کے پاس سب سے زیادہ تاثیر ہے انہوں نے بھی سارے لوگوں کو مسلمان نہیں کیا۔ یہ تو حضور اکرم ﷺ کی بات ہو رہی ہے۔ آپ بے شک اللہ کی بات کرو۔ اللہ قادر، قیم، قیوم، مطلق ہے۔ آپ یہ بتاؤ کہ اللہ کے اختیار سے باہر ہونا کیا کسی کی مجال ہے؟ یہ سچ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ کائنات بنائی۔ آپ اچھی طرح یہ بات مانتے ہو۔ آپ یہ بھی مانتے ہو کہ اللہ نے خود فرمایا ہے اللہ جن نو الدسموں والارض۔ کہ آسمانوں اور زمین کے لشکر اللہ کے لیے ہیں یعنی اللہ کے پاس آسمانوں کی فوجیں ہیں اور زمین کی فوجیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ جنات کا اللہ ہے ملائکہ کا اللہ ہے اور انسانوں کا اللہ ہے یعنی سب کا اللہ ہے۔ اتنا بڑا قوی اللہ ہے کہ قیم اللہ ہے اور قیوم اللہ ہے۔ شیطان کیا مجال ہے کہ اس کے حکم سے انکار کرے۔ اور اللہ خود یہ واقعہ سنانے والا ہے کہ شیطان نے انکار کیا تھا۔ اس نے انکار کیا ہے تو آپ اسے ٹھکانے لگا دوتا کہ دنیا آسان ہو جائے۔ اللہ نے کہا کہ میں نے ابھی اسے ٹھکانے نہیں لگانا اور تم نے بھی اسے ٹھکانے نہیں لگانا۔ شیطان اس طرح نہیں مرتا۔ آپ کنکر مارتے رہتے ہو تو کیا بشیطان مرتا ہے؟ وہ

نہیں مرتا۔ اس کا ایک راز ہے اور وہ راز یہ ہے کہ خیر اور شر دونوں کا مالک اللہ ہے اور وہ دونوں کو رکھنا چاہتا ہے۔ آپ کے ذمے یہ ہے کہ آپ خیر کے راستے پر چلو اور شر میں سے جتنے بھی لوگ نکال سکتے ہو، انہیں نکال کے خیر میں داخل کرو۔ اور جو آپ کی کوشش کے باوجود شر میں رہ جائے، اس پر آزادہ نہیں ہونا، پریشان نہیں ہونا۔ پھر اس کے لیے دعا کرو۔ دعا کرو کہ آپ کو استعداد مل جائے تاکہ آپ زیادہ لوگوں کو تاثیر دے سکو۔ وہ شخص زیادہ استعداد والا ہوتا ہے جو اپنے ذاتی مسائل پیش کرنے والا نہ ہو۔ مثلاً آپ اللہ سے دعا کرتے ہو کہ یا اللہ میرا بھائی اس طرح کا مسلمان ہو جائے جس طرح میں اچھا مسلمان ہوں۔ اس دعا کے ساتھ آپ اگر اللہ کے ہاں جاؤ گے تو اللہ کہے گا کہ یہ تو بھائی کو مسلمان بنانے والا ہے، اچھی بات کر رہا ہے اور اچھا بندہ ہے، دوسرا دن آپ نے اگر یہ کہا کہ یا اللہ میرا ایک پلات نکل آنا چاہیے۔ اللہ کہے گا یہ جھوٹا آدمی ہے، کبھی پلات مانگتا ہے اور کبھی بھائی کی بھلانی مانگتا ہے۔ ایسا آدمی نیکی کے نام پر اپنا کام کرانا چاہتا ہے۔ پہلے کہتا ہے یا اللہ لوگوں کو مسلمان بننا۔ جب اللہ نے یہ دعا قبول کر لی تو پھر دو چار اپنے کام بھی پیش کر دیے۔ لوگوں میں یہ ایک بڑا مسئلہ ہے کہ پہلے دین کے نام پر ملتے ہیں اور پھر دنیاوی کام کرانا شروع کر دیتے ہیں۔ اس لیے بات میں تاثیر نہیں ہوتی۔ اس شخص کی بات میں تاثیر نہیں ہوتی جو فی سبیل اللہ کام کرتے کرتے دنیا کے کام شروع کر دے۔ اس میں وقت پیدا ہو جاتی ہے۔ تاثیر اس لیے نہیں ہوتی کہ تبلیغ والے دو طرح کے لوگ ہوتے ہیں، ایک وہ جو اپنی مرضی سے تبلیغ کرتے ہیں اور دوسرے وہ لوگ ہوتے ہیں جو اللہ کی طرف سے

تبیغ کرنے کے لیے مامور ہوتے ہیں یعنی انہیں مقرر کیا جاتا ہے۔ جو لوگ مامور ہوتے ہیں ان کی بات میں تاثیر ہوتی ہے۔ حضرت شیخ عبدالقدار جیلانیؒ ”جب خطبہ دیتے تو لوگ قطار در قطار شامل ہوتے اور سنتے ہوئے زار و قطار ہو جاتے۔ آپ ایک بار بیمار ہو گئے، آپ نے اپنے صاحبزادے سے کہا کہ آج آپ خطبہ دے دیں۔ بیٹھے نے سارے واقعات بیان کیے، پورا علم بیان کیا لیکن وہ بات اور وہ تاثیر نہیں ہوئی۔ پھر آپ خود تشریف لائے اور فرمایا دیکھو آج طبیعت ٹھیک نہیں ہے، ناساز ہے۔ بس آپ نے اتنی ہی بات کہی اور کہتے ہیں کہ لوگوں پر اثر شروع ہو گیا اور ان پر رقت طاری ہو گئی۔ آپ کی شخصیت صاحب تاثیر اس وقت بنتی ہے جب آپ اپنی تاثیر سے باہر کی چیزیں اٹھا کے گھرنہ لے آئیں۔ اس وقت آپ صاحب تاثیر ہو جاتے ہیں۔ جو لوگ مامور ہوتے ہیں صرف ان کی باتوں میں تاثیر ہوتی ہے۔ یہ جن بزرگوں کے نام آپ کو یاد ہیں مثلاً داتا صاحبؒ اور خواجہ صاحبؒ اور اسی طرح کے دوسرے بزرگ یہ سارے کے سارے کوئی جادوگر لوگ نہیں تھے بلکہ یہ صاحبان تاثیر تھے۔ تاثیر کا یہ عالم ہے کہ اب ان کی قبر ہے جو بولتی نہیں ہے اور لوگ پھر بھی تاثیر لے کے آ جاتے ہیں۔ وہ لوگ بھی تاثیر لے کے آتے ہیں جو زیادہ مانے والے نہیں ہوتے۔ ان کی تاثیر کا عالم یہ ہے کہ آج بھی وہ لوگ صاحبان تاثیر ہیں اگرچہ موجود نہیں ہیں۔ اپنی ذات کو نمایاں کرنے کے لیے جو لوگ صاحبان تاثیر بننا چاہتے ہیں، ان کو تاثیر نہیں ملتی۔ یہ آج کل جتنے لوگ آپ دیکھتے ہیں کہ تاثیر کے ساتھ اپنی ذات کو نمایاں کرنا چاہتے ہیں، ان کا کوئی نام بھی نہیں لیتا۔ اور یہ جو اصل تاثیر

والے لوگ ہیں، جن کے آستانے ہیں، یہ لوگ اپنے گھر سے دور آگئے، اپنا وطن  
 چھوڑ کے آگئے اور میٹھی باتوں کے ساتھ تاشیر پیدا کی اور ایسی تاشیر کہ جو آج تک  
 چلی آ رہی ہے۔ تاشیر اس وقت ملتی ہے جب آپ ضرورت سے آزاد ہو جاؤ۔ اگر  
 آپ ضرورت سے نہ نکلو گے تو تاشیر کم ہی ملے گی اور اصل راز یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ  
 جس کو چاہے تاشیر والا بنادے۔ ایسا ہوتا ہے کہ ایک کی بات کا اثر ہوتا ہے اور  
 دوسرے کی بات کا اثر نہیں ہوتا۔ کوایچارہ بولتا رہتا ہے اور اثر نہیں ہوتا۔ بلبل بولتی  
 ہے تو اثر ہو جاتا ہے۔ کوئے بیچارے کے پاس تاشیر نہیں ہے۔ جتنا شور مچاتا  
 جائے اس کا اثر نہیں ہوگا۔ تاشیر جو ہے یہ نصیب کی بات ہے، یہ ٹریننگ کی بات  
 نہیں، یہ کوئی سبق کی بات نہیں۔ اگر چند لوگوں کو خطبہ یاد کرو اور سارے لوگ  
 باری باری پڑھتے جائیں تو سب کی تاشیر نہیں ہوگی بلکہ صرف ایک شخص کی تاشیر  
 ہوگی۔ اگر سب لوگوں کو ایک جملہ کہنے کے لیے دے دیا جائے اور سارے آدمی  
 ایک ہی جملہ کہیں تو صرف ایک آدمی صاحب تاشیر ہوگا جو اس جملے کو ادا کرتے  
 کرتے تاشیر بنادے گا۔ ہزار بندوں میں ایک بندہ تاشیر والا ہوگا۔ زندگی میں  
 آپ نے دیکھا ہوگا کہ ایک آدمی نے دوسرے آدمی کو دیکھا اور محبت ہو گئی۔ اس  
 آدمی کو سب آدمیوں نے دیکھا اور کسی کو محبت نہیں ہوئی۔ یعنی دوسروں پر تاشیر  
 نہیں ہوئی۔ مطلب یہ کہ ایک نے دیکھا، محبت ہو گئی اور سب نے دیکھا تو سب کو  
 نہیں ہوئی۔ لہذا ایک آدمی جس سے کسی کو محبت ہو جائے اس کے لیے ضروری  
 نہیں ہے کہ سب سے محبت کرے۔ یہی توجہ ہے کہ قرآن پاک کے بارے میں  
 اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ لو انزلنا هذالقرآن علی جبل الرایته خاشعاً

متصدعاً من خشية الله۔ یعنی اگر ہم یہ قرآن پاک پہاڑ پر نازل فرماتے تو اس پر اللہ کی خشیت سے لرزہ طاری ہو جاتا اور ریزہ ریزہ ہو جاتا۔ اور آپ خود دیکھتے ہو کہ چند روپوں کے لیے انسان قرآن کی جھوٹی قسم کھا کے آ جاتا ہے، اس شخص پر قرآن کا اثر نہیں ہوتا۔ اگر باطن درست نہ ہو تو قرآن بھی اثر نہیں کرتا۔ تاثیر کی بات ہر ایک کی بات نہیں ہے، یہ ان لوگوں کی بات ہے جن لوگوں کا نصیب اچھا ہو، جن لوگوں کے باطن کی اصلاح ہو اور جن کے رزق میں حلال شامل ہو۔ ایک دفعہ حضور ﷺ غصے میں فرمانے لگے کہ تم لوگ پوچھتے ہو کہ دعائیں اثر نہیں ہوتا، آپ ﷺ نے فرمایا ایسے آدمی کا اندازہ لگاؤ جس کا طعام حرام، جس کا حرام حرام، جس کا لباس حرام اور ناپاک ہو اور جس کا وجود ناپاک ہو اور جس کے بال پر یثان ہوں، جس کا لباس پر یثان ہو اور جس کی شکل پر اندر ہو، اب اس آدمی کی دعا کیسے قبول ہو! جس شخص کے لباس میں، خوارک میں، پیسے میں، رہائش میں ناپاکیزگی ہو، اس کی دعا پاکیزہ اللہ کے ہاں کیسے قبول ہو۔ اس لیے دعا کی جرأت کرنے سے پہلے کم از کم لقمہ حلال کی جستجو کرو۔ لقمہ حلال کے بعد دعا منتظر ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ اگر لقمہ حلال نہیں ملتا تو فاقہ کا لقمہ کرو۔ تھوڑا فاقہ کرلو۔ تین دن کا فاقہ ہو تو کہتے ہیں دعا قبول ہو جاتی ہے۔ یہ حدیث شریف ہے نال کہ آپ روزہ رکھو تو شام کو دعا قبول ہو جاتی ہے۔ روزہ رکھنے سے دن بھر آپ فقیر بنے رہتے ہو، درویش بنے رہتے ہو یعنی یہ کہ آپ کو بھوک لگی ہوئی ہے اور آپ کھانا نہیں کھاتے۔ کھانا موجود ہے لیکن نہیں کھاتے۔ خوارک Available ہے، نہیں کھاتے۔ بس یہ فقیری ہوتی ہے فقیری کے کہتے ہیں؟ چیز حاصل ہوا ور

استعمال نہ ہو۔ یہی فقیری ہے۔ اسے فقیری بولتے ہیں۔ فقیری سے تاثیر ملتی ہے اور اپنے ملک میں دیکھو کہ کتنی تبلیغ ہو رہی ہے اور تاثیر کا کیا عالم ہے۔ اگر فرض کرو کہ ملک میں تین لاکھ مسجدیں ہیں تو اس حساب سے پندرہ لاکھ ادا نیں روزانہ ہوتی ہیں اور قوم میں جو تعلیم ہو رہی ہے اور تاثیر ہو رہی ہے اس کا آپ خود اندازہ لگالو۔ اب تو ایک مسجد کو کئی مسجدوں کے برابر گنو۔ بڑے بڑے مائیکروفون اور یونٹ لگے ہوئے ہیں۔ گویا کہ مسجدیں Amplify ہو گئی ہیں۔ دور تک آواز تو پھیل گئی ہے مگر تاثیر کم ہو گئی ہے۔ آج سائنس دان کہتے ہیں کہ آواز کو ایمپلی فائر سے علیحدہ رکھو کیونکہ آواز جب سے مشین میں سے ہو کے جانے لگ گئی تو تاثیر کم ہو گئی ہے۔ عام طور پر یہ کہا جاتا ہے۔ اب یہ مغرب نے کہنا شروع کر دیا ہے کہ آواز کو مائیکروفون سے نکالو۔ اب تقریر کرنے والے بڑے بڑے ادارے یہ کوشش کر رہے ہیں کہ آواز کو مائیکروفون سے علیحدہ رکھا جائے اور اتنا جلسہ کیا جائے جس تک آپ کی آواز پہنچ سکے۔ یہ واقعہ شروع ہو رہا ہے۔ مشین درمیان میں آئی تو تاثیر کم ہو گئی۔ شروع شروع میں لوگ کہتے تھے کہ لاوڈ پسیکر شیطانی کام ہے۔ دیسے بھی آپ کو یاد ہو گا کہ چھوٹی چھوٹی مسجدوں میں ایک آدمی کی اذان کی آواز ہوتی تھی جو آپ کے کانوں میں ضرور آتی تھی اور پتہ چل جاتا تھا کہ اذان ہو گئی ہے۔ حالانکہ مسجد دور ہوتی تھی۔ اب پاس لاوڈ پسیکر ہوتا ہے کوئی پوچھتا ہے کہ کیا اذان ہو گئی ہے؟ کہتا ہے کب ہوئی ہے؟ اتنے بڑے لاوڈ پسیکر کے باوجود اذان کی آوازنہیں آتی۔ دراصل آپ کو اذان سننے کا شوق نہیں رہا۔

شو ق کا نام ہے تاثیر۔

دعا کرو اللہ تعالیٰ سینے کو کھول دے اور زبان کوتا شیر دے۔ موسیٰ ﷺ  
کی زبان میں لکنت تھی لیکن آپ بڑے صاحب تاثیر تھے۔ گویا کہ اگر کسی  
میں زبان کی لکنت ہوتی بھی وہ صاحب تاثیر ہو سکتا ہے۔ پھر موسیٰ ﷺ نے اللہ  
سے کہا کہ کہیں مرصع طریقے سے بولنا پڑتا ہے تو میرے بھائی کو بھی بیان دے دیا  
جائے، تو اللہ تعالیٰ نے ان کے بھائی کو پیغمبری دے دی اور تاثیر بھی۔ اس لیے یہ  
اللہ تعالیٰ کا فضل ہوتا ہے۔ تاثیر ہونا پیغمبری شعبہ ہے لیکن پیغمبری نہیں ہوتی۔ ان  
لوگوں میں بڑی بڑی تاثیر ہوتی تھی۔ ایک آدمی ایک بزرگ کے پاس گیا کہ دعا  
کریں کہ میرا بیٹا ٹھیک ہو جائے، انہوں نے فرمایا کہ کل لے آنا۔ دوسرے دن  
گئے، انہوں نے کہا بیٹا گڑ نہ کھانا، وہ ٹھیک ہو گیا۔ لوگوں نے پوچھا آپ نے کل  
کیوں نہیں کہا تھا، انہوں نے کہا کہ کل ہبہ اس وقت خود گڑ کھار ہے تھے۔ بات یہ  
ہے کہ برائی خود میں ہے تو تاثیر کیسے ہو۔ اس لیے پہلے اپنی تاثیر اپنے اندر پیدا  
کر، پھر اس کے بعد آپ باہر اڑ پید کرو گے۔ اللہ کا فرمان ہے لما تقولون ما لا  
تفعلون مت کھو وہ بات جو تم نہیں کرتے۔ اس وقت تک تاثیر نہیں بنے گی؛ جب  
تک وہ چیز جو تم کہتے ہو، خود نہیں کرو گے۔ تب تاثیر ہو گی۔ دعا کرو تاثیر ہو جائے۔  
اور سوال بولو \_\_\_\_\_ بولتے جائیں۔

سوال:

جناب میں اپنے بھائی کی بیماری کی وجہ سے بہت فکر مند ہوں

جواب:

دیکھو اس میں ایک ضروری بات، فقیرانہ بات کروں تو آپ اس کو اللہ

کے حوالے کر دو اور اگر پیروں والی بات کروں تو دعا کرو کہ اس کا بھائی ٹھیک ہو جائے۔ یہ پیری والی بات ہے۔ فقیری والی بات یہ ہے کہ اللہ کے حوالے کر دو اور آپ بھی اللہ کے حوالے ہو جاؤ۔ نہ اپنی زندگی بچانے کی فکر کرو اور نہ اس کی زندگی بچانے کی فکر کرو۔ یہ تو ہے فقیرانہ بات۔ میرے خیال میں آپ کو فقیر ہو جانا چاہیے۔ اگر اللہ کے علاوہ آپ کے بھائی کو کوئی لے گیا تو ہم اسے ضرور روک لیں گے۔ اگر اسے اللہ خود لے گیا تو توبھی قبول کر لے۔ اپنے پاس لے جانا اور یہاں رکھ لینا دونوں اللہ کے لیے برابر ہیں۔ میرے خیال میں آپ تو فقیر ہو آپ کو تو کم از کم ایسی بات نہیں کرنی چاہیے۔ اس طرح کی بات تو بھائی کی بیوی کرے یا بھائی کے بچے کریں۔ یہ بھائی کا فقیر بھائی تو اس طرح کی بات نہ کرے۔ تو تو اللہ والا ہے، تو یہ کہہ کہ یا اللہ تیری مہربانی ہے، اگر تو اسے رکھنا چاہتا ہے تو رکھ لے اور لے جانا چاہتا ہے تو لے جا، ویسے یہ بتاؤ کہ تمہارے خیال میں اللہ سے کتنا عرصہ اور رکھے؟ دس سال تک اور رکھ لے یا پندرہ سال تک اور رکھ لے؟ اس کے بعد؟ اس کے بعد بھی تو لے جائے گا۔ تو تو اس کے ساتھ چل بلکہ ہم بھی سارے چلنے کے لیے تیار ہیں۔ ہمارے ہاں یعنی فقیروں کے ہاں زندگی سے ادھر اور زندگی سے ادھر برابر ہے۔ ادھر بھی ہم اللہ کے ہیں، ادھر بھی ہم اللہ کے ہیں۔ کہہ دو "یا اللہ سب تیرے سپرد ہے، ہمارے ساتھ ذرا رعایت اور مہربانی فرماء،" گھبرا نہیں، بالکل فکر نہ کرنا۔ اس معاملے میں دخل نہ دو۔ یہ اللہ کے کام ہیں، اللہ کی مرضی کے کام ہیں، آپ یہ دیکھو اور اللہ سے رعایت مانگو۔ فقراء کی اتنی ساری بات ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ رعایت کرے، رحم فرمائے۔

یہ واقعہ چلنے والا واقعہ ہے اور سارا قائلہ اسی طرح چلتا رہتا ہے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ فضل کرتا رہتا ہے۔ آپ اس بات پر غور کرو کہ پیدائش سے بہت پہلے تمام دن مقرر ہو چکے ہیں، ابھی بندہ پیدا ہی نہیں ہوا، ابھی شادیاں ہی نہیں ہوئی ہیں اور دن مقرر ہو گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ فرشتوں سے کیا کہتا ہے؟ اس بندے کو دنیا میں صحیح رہے ہیں۔ اس کی تاریخ پیدائش مقرر ہو گئی ہے۔ بلکہ تاریخ پیدائش چھوڑو، پہلے تاریخ وفات مقرر کرو۔ اس لیے تم گھبرا یا نہ کرو۔ آپ بالکل بے فکر رہو، آپ درویش آدمی ہو۔ آپ لوگ ہر دم اللہ اللہ کیا کرو اور ان باتوں کا فکر نہ کیا کرو۔ اللہ تعالیٰ رحم فرمائے Extend کر دے یا نہ کرے۔ ہم ہر حال میں قبول کرنے والے ہیں۔ ادا نہ ہونا۔ ادا سی میں ایمان کی کمزوری ہو جاتی ہے۔ آپ ہر چیز اللہ تعالیٰ کے حوالے کرو اور اس سے کہو کہ یا اللہ تھوڑی مہربانی فرماء۔ بس اللہ مہربانی فرمائے۔ ویسے یہ دعا ہے اور دعا دعویٰ نہیں ہے۔ اللہ مہربانی فرمائے۔ اللہ کی مرضی ہے قبول کر لے یا نہ قبول کرے۔ اللہ تو کہتا ہے کہ میں جھکانے والا ہوں اور ہر ایک کو جھکاتا ہوں، زمین و آسمان کو جھکا کے رکھ دیتا ہوں۔ اللہ ہر جگہ ہے اور کہیں بھی نہیں ہے۔ یہ سب اللہ کے کام ہیں۔ اللہ کہتا ہے کہ میں اللہ ہوں اور میں تمہارے بس میں نہیں آؤں گا بلکہ تم میری تحولی میں رہو گے اور تم مجھ سے یہ نہ پوچھنا کہ میں نے ایسا کیوں کیا ہے بلکہ میں نے تم سے پوچھنا ہے کہ تم نے ایسا کیوں کیا۔ اللہ کا ارشاد ہے کہ بل ہم یسئلوں یعنی مجھ سے نہیں پوچھا جائے گا کہ میں نے ایسا کیوں کیا بلکہ میں تم سے پوچھوں گا۔ تو یہ اللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ تم ہی لوگوں سے پوچھا جائے گا۔ باقی یہ بزرگوں کا کام

ہے کہ فوری طور پر لوگوں کے لیے دعا کرتے ہیں کہ ان کی خیریت ہو، ان کے بھائی کی خیریت ہو، ان کے سارے خاندان کی خیریت ہو، آپ سب کی خیریت ہو، آپ سب ہمیشہ سلامت رہو، ہمیشہ رونق لگی رہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیشہ ہی ہر شے قائم رکھے۔ لیکن تم جانتے ہو کہ کوئی شے ہمیشہ نہیں ہو سکتی۔ اصل میں بات یہ ہے کہ جو لوگ آگے چلے گئے ہیں یعنی آپ کے ماں باپ، وہ بڑی دیر سے وہاں آپ کا انتظار کر رہے ہیں۔ اگر ان کے پاس آپ چلے جائیں تو ادھر بچے اداں ہوتے ہیں۔ لیکن ہوتا یہ ہے کہ کچھ عرصہ ہم بچوں کے پاس رہتے ہیں اور پھر کچھ عرصہ بعد ماں باپ کے پاس چلے جاتے ہیں۔ تو یہ سارا واقعہ جو ہے اس میں دور دراز کی کوئی بات نہیں ہے۔ ایک ہی فیملی ہے ساری۔ ادھر بھی جہاں آباد ہے اور ادھر بھی جہاں آباد ہے۔ یہ جہاں ہم نے آباد کیا ہوا ہے اور وہ جہاں پہلے سے آباد ہے۔ اس جہاں میں آپ کے ابا، اماں، نانا، نانی اور دادا دادی سب بیٹھے ہوتے ہیں۔ وہاں رونقیں لگی ہوئی ہیں، وہاں پر میلے ہی میلے ہیں۔ پیغمبر وہاں پر ہیں، ولی وہاں پر ہیں، درویش وہاں پر ہیں، داتا صاحب، خواجه صاحب، سارے لوگ ادھر ہی ہیں۔ غرض یہ کہ کائنات کا ہر خوب صورت واقعہ ادھر ہے۔ ادھر صرف انتظار ہے۔ آپ کو ہم بتاتے ہیں کہ آؤ ادھر کی سیر کرو۔ جس دنیا میں آپ ہو یہاں پریشانی ہوتی ہے، مصیبت ہوتی ہے، ملاوٹ ہوتی ہے، گھبراہٹ ہوتی ہے، خرچہ ہوتا ہے، آمدن کم ہوتی ہے، کوئی قابل اعتبار نہیں ہوتا، لوگ دھوکا دے جاتے ہیں، یہ ہے تمہاری دنیا۔ اور اگلی دنیا کوئی ایسی نہیں ہوتی کہ تمہارے لیے غیر ہو۔ جو اللہ کے ساتھ ہے وہ اللہ ہی کے لیے ہے۔ تم یہاں بھی اللہ کے پاس

ہو اور وہاں بھی اللہ ہے۔ یہ حادثات کی دنیا ہے وہ حادثات کے خاتمے کی دنیا ہے۔ یہاں وہاں کافر قبیلہ نہیں ہے۔ ہم ادھر کے ادھر ہیں۔ ہم ادھر کے بھی ادھر ہیں اور وہ ادھر جا کے بھی ادھر ہیں۔ اور جو ادھر ہے اگر حق پر نہیں ہے تو مرا ہوا ہے۔ کچھ لوگ زندگی میں مر جاتے ہیں، کچھ لوگ موت میں زندہ رہتے ہیں۔ تم مت گھبرا کرو۔ ایمان میں کمزوری نہیں آنی چاہیے۔ اللہ تعالیٰ بھی وقت سے پہلے نہیں لے جاتا اور کبھی وقت کے بعد چھوڑتا نہیں ہے۔ اس دنیا میں تو آکے انسان کا دماغ سٹ پٹا گیا ہے۔ موت کا راز آپ کو سمجھ نہیں آیا۔ اللہ تعالیٰ سے کسی نے پوچھا کہ یا اللہ ادھر سے تو درود بھیجا جا رہا ہے یعنی تیرافرمان ہے کہ ”میں اور میرے فرشتے تو درود بھیجتے ہیں“۔ اور یہ بھی فرمان ہے کہ ”ان سے کہہ دیجئے کہ اگر اللہ سے محبت کرتے ہو تو میری اطاعت کرو“۔ تو پھر یہ موت کا کیا واقعہ ہے؟ اللہ فرماتا ہے کہ تم نہیں سمجھتے، یہ بھی محبت کا ایک حصہ ہے۔ گویا کہ وہ بھی محبت کا حصہ ہے۔ اگر اللہ اپنے محبوبوں کے ساتھ یہ واقعہ کرتا ہے تو یہ کوئی محبوبی فن ہے۔ اس لیے اس میں گھرانے والی کوئی بات نہیں، اور یہ کوئی ظلم نہیں ہے بلکہ یہ کوئی محبوبانہ بات ہے۔ اس راز کو دل میں رکھو اور اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع رکھو اللہ تعالیٰ آپ کی عمر دراز فرمائے۔

سوال:

آپ نے فرمایا تھا کہ جنات دس باتیں صحیح بتاتے ہیں لیکن گیارہویں بات میں دھوکا دے جاتے ہیں۔ کیا ان کی فطرت میں یہ چیز ہے؟

جواب:

نہیں، ان کے علم میں یہ بات نہیں آتی۔ انسان اتنا بلند ہے کہ انسان ان کی گرفت میں نہیں آتا۔ یعنی جنات کی گرفت میں نہیں آتا۔ انسان کا جتنا ظاہر ہے وہ بیان کر لیتے ہیں۔ مثلاً یہ کہ تم نے کل یہ کھایا تھا، آج یہ کھایا۔ یہ تمام چیزیں موکلات والے بتاسکتے ہیں۔ ایک بندہ موکلات والی ایک خاتون کے پاس گیا، وہ سورہ حمّن کی عامل تھی۔ جا کے پوچھا کہ ہماری ایک چیز گم ہو گئی ہے۔ اس نے کہا جو چیز گم ہوئی ہے وہ زیور تو فلاں کٹورے کے اندر رکھا ہوا ہے اور غلطی سے رکھا گیا ہے، کسی نے چوری نہیں کی ہے۔ اس شخص نے جا کے دیکھا تو زیور وہاں پڑا ہوا تھا۔ بعض اوقات موکل کو بات سمجھنہ نہیں آتی کہ ہے کیا۔ وہ پھر اپنی طرف سے لگاتا ہے کہ فلاں جگہ چلے جاؤ، ایسا ہو گا۔ فرض کرو ایک جن ہے جو آپ کو ساری باتیں بتاتا ہے۔ وہ آپ کو فنا فت بتادے گا کہ فلاں چیز فلاں جگہ ہے۔ اور جب ضرورت ہو گی اور اسے سمجھنہ آئی تو وہ کہے گا کہ میرے خیال میں آپ کے بھائی نے آپ کے ساتھ یہ واقعہ کیا ہے۔ تو آپ کا اپنے بھائی کے ساتھ فوراً جھٹا ہو جائے گا۔ ایک مرتبہ ایک شخص کو جن والے بابے نے بتایا کہ یہ جو تمہاری کتابیں چوری ہوئی ہیں یہ فلاں وکیل کے منتی نے چراکی ہیں۔ اس کو یقین آ گیا، وکیل صاحب نے مارکٹی شروع کر دی اور پھر کتاب برآمد ہو گئی۔ لیکن کتاب پر اس آدمی کا نام نہیں تھا۔ کچھ عرصہ بعد ایک چور کپڑا گیا، اس کے پاس سے وہ کتابیں برآمد ہو گئیں۔ اب وہ کہنے لگا کہ یہ کتابیں تو پہلے برآمد ہو گئی تھیں کیونکہ جن بابا نے بتادیا تھا۔ پھر اس کو خیال آیا کہ میں نے تو کتاب کے صفحے میں پر نام

لکھا تھا۔ کتاب کھول کر دیکھی تو چوری سے برآمد ہونے والی کتاب صحیح نکلی۔ یہ  
 ہے جن بابے کی بات۔ آپ کو کہہ گا کہ یہ تالہ لگادو درخت کے ساتھ یہ رسی لگادو  
 جب دھاگر ملے گا وہ فوراً واپس آجائے گا۔ اور پھر کام پورا ہو یا نہ ہو۔ لہذا ان  
 کے ہاں اختیار بھی پورا نہیں ہوتا اور بعض اوقات اطلاع بھی پوری نہیں ہوتی۔  
 اس لیے ان کو ماننے والا اکثر دھوکا کھا جاتا ہے۔ جنات کی آواز پر چلنے والا اخیر  
 بر باد ہو جاتا ہے۔ ہوتا یہ ہے کہ جنات دھوکا دے جاتے ہیں بلکہ وہ خود دھوکا  
 کھا جاتے ہیں۔ مثلاً ایک آدمی ایسا ہے جو باقیں بتا دیتا ہے۔ زیادہ بولنے والا سچ  
 تو بول جائے گا مگر اس میں کچھ جھوٹ بھی بول جائے گا کیونکہ اس کو زیادہ بولنے  
 کی عادت ہے۔ مثلاً ایک شخص جو ہر ایک کو بتاتا ہو کہ تم یہ کرو، تم وہ کرو۔ اب اگر  
 ایک مقام پر Blank Point آگیا تو بات اس کی گرفت میں نہیں آئے گی۔ پھر  
 جن ایک اور بات کر گیا کہ تیرے گھر میں فلاں بات ہے اور اصل میں وہ گپ  
 تھی۔ جن جو ہوتا ہے وہ ضدی ہوتا ہے اور وہ بھی نہیں کہتا کہ میں نہیں جانتا۔ وہ  
 اس بات کو تسلیم نہیں کرتا کہ وہ نہیں جانتا۔ انسان تو کہہ دیتا ہے کہ میں نہیں جانتا۔  
 تو انسان میں اس لحاظ سے بڑی عظمت ہے کہ وہ کہہ دیتا ہے اور اعتراف کر لیتا  
 ہے کہ میں نہیں جانتا۔ فرشتے بھی کہہ دیتے ہیں کہ ہم نہیں جانتے۔ ”لا علم لنا  
 الا ما اعلمنا“ یعنی کہ ہم نہیں جانتے سوائے آپ نے جتنا بتایا، بس اتنا ہم  
 جانتے ہیں۔ ابلیس بھی ڈن تھا، نار سے بنا ہوا ہے، وہ کہتا ہے انا خیر منہم یعنی  
 میں ان سب سے بہتر ہوں۔ وہ بہتر ہونے کا دعویٰ کرتا رہتا ہے اور طاقت کا  
 دعویٰ کرتا رہتا ہے۔ اس لیے دھوکا کھا جاتا ہے۔ جنات کو یا موالات کو قابو کرنا

ایسے ہے جیسے قرآن مجید میں فرمایا گیا ہے کہ ثمنا قلیلاً یعنی سستی قیمت میں بچ دینا ہے۔ قرآن کو بالکل نہ پھوپھو۔ قرآن سے عمل نکالنا، عمل نکالنا، جن نکالنا موکلات نکالنا اور اس کو عملیات بنانا، یہ سب غلط ہے۔ قرآن اللہ کا کلام ہے، متبرک کلام۔ بس اسے متبرک بنانے کے پڑھتے جاؤ۔ اس میں سے کچھ نہ نکالو۔ عملیات کو رہنے دو۔ بس یہ جو حضور اکرم ﷺ نے آپ کو چیز دی ہے اس کو پڑھتے جاؤ اور اس کے مطابق عمل کرو۔

سوال:

سر! موکلات کیا ہوتے ہیں؟

جواب:

موکلات ایک طاقت ہوتی ہے، ایک پاور ہوتی ہے۔ موکلات کے اندر ایک ایسی پاور ہوتی ہے جس پر وہ مامور ہوتے ہیں اور ہر ایک آیت کے یعنی دفاع کے اوپر مامور ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کہتا ہے کہ میں قرآن کی حفاظت کرتا ہوں اور موکلات جو ہیں وہ اللہ کی طرف سے اس ماسٹر کا پی کے محافظ ہوتے ہیں۔ یہ کبھی غلطی نہیں ہونے دیتے کیونکہ وہ اس کے اوپر مامور کیے گئے ہیں۔ موکلات ملائکہ کی ایک قسم ہے۔ جب آپ کہتے ہیں کہ کچھ ڈھونڈتے ہوئے اچانک مجھے خیال آیا کہ یہاں بھی دیکھ لواز جب وہاں پر دیکھا تو وہی چیز موجود تھی۔ یہ کون تھا؟ یہ موکل تھا۔ اور انسان کہتا ہے کہ ”میں سویا ہوا تھا، اچانک ایک جھونکا آیا، جھونکا لگا، میں نے دیکھا کہ کوئی بندہ ہے، بندہ تو کوئی تھا نہیں، دیکھا تو پورے تین بجے ہوئے تھے۔ میں نے کہا کہ تہجد کا وقت ہو گیا چلو“

نماز پڑھلو۔ اس رات بڑی قبولیت کی نماز تھی، یہ یک لخت کیسے ہو گیا؟ یہ مؤکل تھا جس نے آپ کو جگایا۔ چیزوں کے بھی موالات ہوتے ہیں، سورہ رحمٰن کے اندر بھی ہیں، سورہ یسین کے اندر بھی ہیں بلکہ ہر چیز میں اور طرح کے واقعات میں مؤکل ہوتے ہیں۔ لیکن یہ بغیر اذن کے نہیں کرنا چاہیے اور میں یہ کہتا ہوں کہ موالات کے لیے قرآن پڑھنا ہی نہیں چاہیے۔ قرآن کو برکت کے لیے پڑھو، موالات کے لیے نہ پڑھو اور اگر پتہ چل جائے کہ کہیں جنات ہیں تو ان سے بچو۔ ہمیشہ غیر جنس سے بچو۔ جنات اگر آپ سے مذاق بھی کریں گے تو بھی آپ کو اڑا کے رکھ دیں گے۔ جنات کو قابو کرنے والی بات بڑی مشکل ہے۔ جنات کی جنس اور ہے بے جنس کے ساتھ دوستی نہ کرنا۔ ان کے ذریعے عرفان نہیں ہو سکتا۔ عرفان کے لیے اللہ تعالیٰ نے انسان کو بنایا۔ معرفتِ الٰہی جو ہے فرشتوں کو نہیں ہے کیونکہ انہوں نے مٹاۓ الٰہی کو نہیں پہچانا کہ آدم ﷺ کیوں تخلیق ہوئے بلکہ انہوں نے کہا کہ یہ تو فساد کرے گا اور ہم آپ کی عبادت کرتے ہیں۔ معرفتِ الٰہی ابلیس کو بھی نہیں ہے کیونکہ وہ جان نہ سکا کہ اللہ کا مٹا کیا ہے؟ معرفتِ الٰہی پیغمبروں میں بھی پوری نہیں ہوئی۔ ترتیب وار بذریعہ کہیں نہ کہیں آپ کو کی نظر آجائے گی۔ معرفتِ الٰہی جو ہے وہ مکمل طور پر صرف حضور پاک ﷺ کے پاس آئی اور آپ نے کیا کہا؟ آپ نے کہا کہ جو اللہ کی معرفت کا حق ہے وہ ہم ادا نہیں کر سکتے، اصل معرفت یہ ہے، باقی دعوے چلے آرہے ہیں۔ دعوے جو ہیں یہ معرفت نہیں ہے۔ جن بھی ایک دعویٰ ہے۔ حقیقت میں اللہ کی معرفت کیا ہے؟ کہ ہم اس کی معرفت کا حق ادا نہیں کر سکتے۔ مطلب یہ کہ وہ ایسی ذات

ہے کہ ہم اس کی معرفت کا حق ادا نہیں کر سکتے۔ پھر درویشوں نے یہ کہا کہ اللہ کی معرفت یہ ہے کہ ہم اللہ کی معرفت حاصل نہیں کر سکتے اور اس کی یہ پہچان ہے کہ ہم اس کی پہچان نہیں کر سکتے اور کوئی سوال کرو  
سوال:

بزرگانِ دین کے واقعات کے سلسلے میں بعض اوقات بڑی غیر مستند اور ناقابلِ یقین باتیں پڑھنے اور سننے میں آتی ہیں کہ اب جیسے آپ نے کہا کہ معرفتِ الہی حاصل ہونہیں سکتی اور ایک مستند بزرگ فرماتے ہیں کہ میں ساری کائنات کو اپنی ہتھیلی پر دیکھتا ہوں؟

جواب:

اس بزرگ نے یہ فرمایا ہے کہ میں کائنات کو اپنی ہتھیلی پر دیکھتا ہوں۔  
انہوں نے کائنات کا کہا ہے اللہ کا تو نہیں کہا۔

سوال:

سر! کائنات بھی تو اللہ میاں کی ہے نا!

جواب:

کائنات اللہ کی مخلوق ہے۔ اس کی معرفت مخلوق کی معرفت ہے۔ میں خالق کی معرفت کہہ رہا ہوں اور مخلوق کی معرفت کا ہونا ممکن ہے۔ یہ خالق کی معرفت کی بات ہو رہی ہے۔ مخلوق، مخلوق کی معرفت کی بات کر سکتی ہے۔ یہ بات شاید سلطان العارفین نے کہی ہوگی۔ سلطان العارفین حضرت سلطان باہو کا کہنا ہے کہ اٹھارہ ہزار عالم میری ہتھیلی پر ہیں۔ اور یہ بھی ان کا فرمان ہے کہ۔

چودہ طبق دلیں دے اندر تنبو و انگوں تانے ہو

یہ ساری باتیں جو کر رہے ہیں وہ آپ کے لیے کر رہے ہیں اور آپ کو سنانے کے لیے چونکہ آپ ان کی بات مانتے ہو اب انہوں نے نہ چودہ ہزار گنوائے ہیں نہ کسی کو چودہ طبق دکھائے ہیں، اور نہ اٹھا رہ ہزار عالم کی بات سمجھائی ہے اور نہ رائی کا دانہ ہم نے ان کی ہتھیلی پر دیکھا ہے۔ مثلاً اگر تمہیں بات سمجھ آئے تو سارا آسمان تیری نگاہ میں ہے اور یہ واقعی تمہاری نگاہ میں ہے۔ اتنی سی تمہاری آنکھ اور اتنا بڑا آسمان اس کے اندر آگیا اور ساری کائنات آنکھ کے قتل میں ہے۔ کروڑوں ستاروں کو دیکھنے والی صرف آنکھ ہے۔ اب اگر یہ کہہ دیا کہ سارا آسمان میری آنکھ میں ہے اور نگاہ کو بھی آپ دل میں رکھ لو تو آپ کہہ سکتے ہو کہ سارا آسمان میری ہتھیلی پر ہے یہ symbol ہے۔ اب ایک ستارہ آپ لے لو تو اس کی روشنی زمین پر آنے میں کروڑوں سال لگ جائیں۔ کروڑوں سالی نور چاہیں اس کو۔ سالی نور آپ کو پتہ ہو گا ہی۔ روشنی کی رفتار کیا ہے؟ ایک لاکھ چھیساں ہزار میل فی سینند، پھر گھنٹے بناؤ، سالوں کے سینند بناؤ، پھر ضرب دو۔ تو کروڑ ہا سال سے روشنی زمین پر ہے، انہوں نے کیسے دیکھ لیا؟ بس دیکھ لیا اور اور اک کر لیا۔ پھر وہ یہ کہتے ہیں کہ جو کچھ ہے یہ غیر ہے اور یہ سب وہم و خیال ہے، ہونا نہ ہونا، بات صرف اللہ کے امر کی ہے اور ہم امر کو جانتے ہیں۔ بات اتنی ساری ہے۔

جلوے میری نگاہ میں کون و مکاں کے ہیں

جب تو ما لک کون و مکان کے ساتھ ہو گیا تو تمہاری نگاہ میں جلوے کون و مکان کے ہی ہوں گے۔ یہ صرف مانے والے کی بات ہے۔ نہ مانے والے تو حضور

اکرم ﷺ کے بارے میں یہ نہیں مانتے کہ آپ سب کچھ جانے والے ہیں۔ اس لیے آپ اس بات پر گھبرا نہ کرو کہ بزرگ جانتے ہیں یا نہیں جانتے۔ مثلاً میں ایک بات جانتا ہوں کہ ہر آدمی مر جائے گا۔ کیا اس بات میں کوئی وقت ہے؟ بلکہ یہ سب جانتے ہیں کہ یہ سارا عالم فانی ہے، جو پیدا ہوا وہ فانی ہے۔ اس طرح علم بتاتے ہے اور پھر بڑھتا جاتا ہے۔

سوال:

یہی تو میں کہہ رہا تھا جو آپ نے فرمایا کہ ہمارے نبی کریم ﷺ نے فرمایا یہ  
عرفان کی حد ہے، تو یہ تو ایک عام آدمی بھی جانتا ہے کہ ہم خدا کو نہیں جان سکتے!

جواب:

نام! نام! اگر عام آدمی یہ بات کہے گا تو یہ گستاخی ہو گی۔ اگر کوئی شخص یہ کہے کہ ہم خدا کو نہیں جان سکتے تو یہ بڑی گستاخی ہے۔ اللہ کو جانے کے بعد اگر کوئی یہ کہے کہ ہم اس کو جان نہیں سکتے تو یہ پہچان ہے۔ اللہ کہتا ہے کہ میں نے مخلوق کو پیدا کیا تاکہ میں پہچانا جاؤ۔ ایک عام آدمی اگر کہتا ہے کہ میں اللہ کو نہیں پہچانتا تو وہ گستاخ ہے اور کافر ہے۔ دوسرا آدمی کہتا ہے کہ مجھے اللہ کو پہچانے کی خواہش ہے تو کہو کہ اچھا کوشش کرتے ہیں۔ عمر گز ری چلتے چلتے۔ قدرہ سمندر میں جاما اور پھر سمندر بہت وسیع نکلا۔ آخر کار قدرہ کہتا ہے کہ سمندر کی وسعت سمجھ نہیں آئی۔ لیکن یہ بات وہ اس راستے پر چلنے کے بعد کہنے کے قابل ہوا اور یہ ادب سے کہا ہے۔ پہلا شخص جس نے سفر شروع ہی نہیں کیا وہ اگر ایسا بیان دے تو سمجھو وہ گستاخی سے کہہ رہا ہے۔ اس لیے کافر بھی یہ بات کہہ سکتا ہے کہ ہم اللہ کو

سمجھنہیں سکتے، اور یہ جو علم والا کہے گا کہ ہم اللہ کو سمجھنہیں سکتے، یہ ادب سے کہے گا۔  
 مثلاً ایک شخص کہتا ہے کہ تیرے ابا کی کتنی طاقت ہے؟ وہ جواب دیتا ہے کہ ابا کی  
 کوئی طاقت نہیں ہے۔ دوسرا شخص کہتا ہے کہ تیرے ابا کی طاقت کتنی ہے؟ کہتا  
 ہے ابا کے ساتھ تو محبت ہی محبت ہے، میں طاقت کو نہیں مانتا۔ اب سمجھ آئی کہ  
 پہچان میں کیا فرق ہوتا ہے؟ ایک شخص کہتا ہے کہ تیرے دوست کا کیا حال ہے؟  
 وہ کہتا ہے کہ ہم نے کبھی اپنے دوست کی طرف دیکھا ہی نہیں۔ یہ گستاخ آدمی  
 ہے۔ دوسرا شخص کہتا ہے کہ تیرے دوست کا کیا حال ہے؟ تو وہ کہتا ہے کہ اس کی  
 طرف ہم بھی دیکھ ہی نہیں سکتے۔ یہ شوق والا شخص ہے۔ تو دونوں نے دوست کی  
 طرف آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھا۔ ایک نے گستاخی سے اور دوسرا نے ادب سے۔  
 گستاخ آدمی بھی آنکھ اٹھا کر نہیں دیکھتا اور موبد بھی نہیں دیکھتا، اس فرق کو ضرور  
 سمجھو۔ پھر بات سمجھ آئے گی۔ اس لیے پہچان کی بات عام آدمی کی بات نہیں ہو  
 رہی۔ عام آدمی کا فارمولہ اور ہے۔ اللہ کا منشاء ہے کہ میں پہچانا جاؤں، تو اس کو  
 پہچاننے کی کوشش کرو۔ پہلے اپنے آپ کو پہچانو گے تب اللہ کو پہچان پاؤ گے۔  
 میں نے آپ کو کتنی بار سمجھایا ہے کہ اگر آپ اپنے کان کو دیکھو تو یہ کوئی اور شے مانگتا  
 ہے۔ کان کیا مانگے گا؟ آواز مانگے گا، کسی اور کی آواز مانگے گا۔ نگاہ جو ہے کسی  
 اور طرح کے منظر مانگے۔ گویا کہ آپ کا تمام جسم جو ہے یہ غیر کائنات سے متعلق  
 ہے یعنی باہر کی کائنات سے متعلق ہے۔ اس طرح دل بھی کسی دلبر کی اطاعت  
 سے کائنات سے متعلق ہے اور روح کائنات کے مالک سے متعلق ہے۔ جب  
 آپ مقام روح پر آؤ گے تو آپ مالک کائنات سے متعلق ہو جاؤ گے۔ اگر اپنی

نگاہ تک رہو گے تو نظر تک پہنچو گے۔ نظر کیا مانگتی ہے؟ کسی اور کا جلوہ۔ کان کسی آواز سننا چاہتا ہے؟ کسی اور کی ذہن کیا سوچتا ہے؟ کسی کا خیال۔ دل کیا چاہتا ہے؟ کسی اور کی دلبری۔ روح جو ہے یہ مالک کی بات سنتی ہے کہ مالک کیا ہے۔ اپنی روح کو پیچان لو تو گویا آپ نے امرِ الٰہی پیچان لیا۔ جب آپ نے امرِ الٰہی پیچان لیا تو کچھ نہ کچھ اور آگے چلیں گے۔ پھر آپ یہ پوچھیں گے کہ ارادے بننے کیسے ہیں، ارادے ٹوٹنے کیسے ہیں، دعا منظور کیسے ہوتی ہے، دعا نامنظور کیسے ہوتی ہے، اور پیغمبر پر ایمان لانا کیوں ضروری ہے، اللہ کا منشاء کیا ہے، میرے ہونے کا کیا فائدہ، میرے نہ ہونے کا کیا فائدہ ہے، مجھے بھیجا کیوں گیا، پھر مجھے بلایا کیوں گیا، ان سوالوں کا جواب حاصل کرو گے تو ساری معرفت حاصل ہو جائے گی۔ اس لیے یہ جان لو کہ معرفتِ الٰہی آسان ہے۔ آگے بولو۔ اور سوال بولو۔ پوچھو۔

سوال:

سامنہ کی رو سے ذہن میں خیال آتا ہے اور ذہن جو ہے وہ  
کوکنشوں کرتا ہے جب کہ دین میں دل کا زیادہ ذکر ہے۔  
Reflexes

جواب:

دین کے اندر ذہن، دل اور روح کی ایک Boundary Line ہے، کوئی سامنہ آج تک یہ طنہیں کر سکی کہ یہاں ذہن ختم ہو جاتا ہے اور یہاں سے دل شروع ہوتا ہے۔ سامنہ میں صرف ذہن اور دل اصطلاح ہے سامنہ نہیں بتا سکتی کہ ذہن میں جو خیال آتے ہیں وہ کہاں سے آتے ہیں اور کسی ذہن میں

آنے والا خیال تو کئی زمانوں پر محیط ہوتا ہے۔ مثال کے طور پر پاکستان بنانے کا خیال کس کو آیا اور کیسے آیا؟ یہ ایک آدمی کا خیال تھا اور ہمارے لوگوں کا نصیب بن گیا۔ اسی طرح کسی ایک آدمی کو جنگ کا خیال آیا اور بے شمار لوگوں کا نصیب خراب ہو گیا۔ جس طرح آنے والے زمانے کا خیال ہوتا ہے اسی طرح بعض اوقات گزرے ہوئے زمانوں کا خیال ہوتا ہے اور بعض اوقات حال کا خیال ہوتا ہے اور یہ اچانک ہوتا ہے۔ سائنس اور مذہب کا جو اختلاف ہے وہ دراصل اختلاف ہے ہی نہیں، صرف سائنسی بندے اور مذہبی بندے میں اختلاف ہے۔ سائنس جو ہے وہ اللہ تعالیٰ کی حکمت کا نام ہے اور مذہب اللہ تعالیٰ کی عبادت کا درجہ ہے۔ یہ دونوں اللہ کی طرف سے مہربانیاں ہیں مگر بندوں نے اسے آپس میں اختلاف بنادیا۔ آپ کے اندر دماغ اور دل ہے۔ اب دماغ اور دل کا فرق یہ ہے کہ جب آپ کوئی چیز حاصل کرنا چاہو گے تو یہ دماغ ہے اور جب آپ کوئی چیز دینا چاہو تو دل ہے۔ اگر آپ ایثار کرنا چاہو تو یہ دل ہے اور اگر آپ حاصل کرنا چاہو تو یہ دماغ ہے۔ دماغ عام طور پر حاصل کرنے پر خوش ہوتا ہے اور دل عام طور پر دے کر خوش ہوتا ہے۔ سائنس اور مذہب کے فرق کو آپ اس طرح سمجھو کہ مستقبل کا خیال کرنے والی اور مستقبل کی آسائشوں کا خیال کرنے والی چیز کو سائنس کہتے ہیں اور مذہب ماضی کے رشتے جوڑنے والا ہوتا ہے۔ مذہب کسی کے ساتھ کلمہ پڑھ کے نسبت قائم رکھنے کو کہتے ہیں۔ مذہب عبادت کی طرف رجوع کرتا ہے اور سائنس عبادت کی بات نہیں کرتی بلکہ سائنس آسائش کی بات کرتی ہے۔ دونوں میں فرق یوں سمجھو لو۔ اس فرق کو ایسے سمجھو کہ سائنس

ایک ایسا بھری جہاز بناتی ہے جو ڈوبے نہ۔ دماغ سے پوچھو تو وہ کہے گا یہ Ship ڈوبنے نہ پائے۔ اگر دماغ سے پوچھو کہ منزل مقصود کہاں ہے تو وہ یہ نہیں بتائے گا۔ منزل مقصود بتانا دل کا کام ہے۔ اگر دماغ سے پوچھیں کہ موسم کیسے بدل گئے ہیں تو وہ کہتا ہے کہ ہوا کی وجہ سے سورج کی گردش کی وجہ سے اور زمین کی حرکت کی وجہ سے اور یہ خطِ جدی اور خطِ استوا کی وجہ سے اور سورج کی روشنی کی وجہ سے۔ دماغ کی یہ باتیں ٹھیک ہیں مگر دماغ سے اگر پوچھیں کہ یہ بتاؤ کہ سورج کیوں ہے تو وہ کہتا ہے کہ یہاں ہم فیل ہیں۔ پھر پوچھو دن دن کیوں ہے اور رات رات کیوں ہے؟ تو وہ کہے گا کہ سورج کی حرکت سے دن رات پیدا ہو رہے ہیں اور زمین کی حرکت سے دن رات پیدا ہو رہے ہیں۔ اور اگر اس سے پوچھو کہ زمین کو متحرک کس نے کیا؟ کہتا ہے کہ یہاں آکر سائنس فیل ہو جاتی ہے۔

سائنس زمین کی حرکت کے نتیجے نکالتی رہتی ہے کہ کس طرح اس میں تغیر ہو گا، تبدل ہو گا۔ لیکن زمین کو حرکت دینے والی کیا شے ہے اور کون سی طاقت ہے؟ یہاں آکر سائنس فیل ہو جاتی ہے۔ سائنس فطرت تک پہنچتی ہے اور مذہب فاطر تک پہنچتا ہے اور اگر تم فاطر تک نہ پہنچو، تو پھر سائنس تمہاری گمراہی ہے۔ اب آپ دیکھو کہ سمندر، جہاز اور دوسرے واقعات سائنس کی بدولت ہیں مگر پھر بھنو رکیا ہے۔ یہ مقدار ہے۔ یہ مقدر کس نے بنایا؟ یہاں سائنس فیل ہو جاتی ہے۔ سائنس کا علم کیا ہے؟ سب قوتیں جو ہیں یہ اپنا دفاع چاہتی ہیں اور اپنے دفاع کے لیے اور موت سے بچنے کے لیے دوسری قوموں پر Attack کی تیاری کر رہی

ہیں۔ یہ ہے تمہاری سائنس۔ بس سائنس کا اتنا سا علم ہے۔ سائنس کا کام یہ ہے کہ دفاع کو Attack سے کنٹرول کرتی ہے اور دوسرا ملک بھی دفاع کو Attack سے کنٹرول کرے گا تو

In order to have peace they are preparing for war and سائنس بے چاری کا کل کنٹرول یہ ہے کہ اُن کی they will go to war خاطر جنگ لڑے گی، اور یہ ہے اصل فساد۔ اگر ہم مذہب کی طرف جائیں تو مذہب میں دوسرے کا حق زیادہ ہے۔ یعنی دوسرے شخص کو حق دو۔ سائنس کو اگر Negativity سے بچالیا جائے اور نقصان دینے سے بچالیا جائے تو یہ سائنس مذہب ہے۔ جس طرح سائنس نے انسان کی خدمت کی ہے اور زندگی کو آسانی دی ہے تو اگر زندگی سائنس کو قبول کر لے تو اس طرح کی سائنس عبادت ہے مذہب ہے۔ لیکن ہماری زندگی نے سائنس قبول نہیں کی ہے۔ آساش کی ساری باتیں دیکھ لو، آساش اور آرام سے رہنا بیماری کا باعث ہے۔ اگر آپ ٹھنڈے کمرے میں بیٹھے ہو اور باہر گرمی میں نکل آؤ تو بیماری ہو سکتی ہے۔ ہماری بہت Medicine کرگئی ہے سائنس نے بہت ترقی کر لی ہے مگر بیماری ختم نہیں ہو سکتی۔ لا ہور کتنا بڑا میسٹر پولیشن ٹھی ہے اور میسٹر پولیشن بڑا طاقت ور شہر ہوتا ہے لیکن آپ بھی جانتے ہیں، ہم بھی جانتے ہیں، کہ شہر میں مچھر بڑے ہیں۔ بڑی شرمندگی کی بات ہے۔ کھیاں بڑی ہیں، کمروں میں چھپکلیاں ہیں۔ بڑے افسوس کی بات ہے۔ اور بڑی شرمندگی کی بات ہے۔ بیسویں صدی گزار رہے ہیں ہم لوگ اور ہم اتنے بڑے مہذب لوگ ہیں اور کمپیوٹر کی Age میں رہ

رہے ہیں مگر مجھ سر نکھیاں اور چھپکلیاں اسی طرح زندہ ہیں۔ اب اصل بات کی طرف آؤ کہ سائنس نے آپ کو کیا دیا ہے اور کیا نہیں دیا، اور مذہب نے کیا کیا اور کیا نہیں کیا۔ اس بات کو جھوڑو۔ اب یہ سوچو کہ آپ کی زندگی چار روزہ ہے۔ سائنس کے ذریعے اپنی زندگی Develop کرو اور مذہب کے ذریعے عبادت کرو اور آرام سے رخصت ہو جاؤ۔ بہتر بات یہ ہے کہ سائنس اور مذہب کو آپ ملا کر چلو۔ اپنی اس طرح کی گاڑی سے اپنے آخری مقام تک۔ اس لیے بہتر بات یہ ہے کہ ملا کے چلاو سائنس کو اور مذہب کو یعنی کہ دل کو اور دماغ کو۔ اس طرح ساری باتیں ٹھیک ہو جائیں گی۔

اب آخر میں دعا کرو۔ دعا کیا کی جائے؟ پہلی دعا تو یہ کی جائے کہ یا اللہ تعالیٰ ہم لوگوں کو آخری وقت تک صحت اور عافیت سے رکھ۔ یا رب العالمین جو ہمارے عزیز بیکار ہیں ان کو شفا عطا فرم۔ یا رب العالمین جو لوگ اندیشے میں ہیں ان کے اندیشے دور فرم۔ یا رب العالمین جو لوگ ضرورت مند ہیں ان کی ضرورتیں پوری فرم اور جن کے حالات کمزور ہیں ان کے حالات بہتر فرم۔ یا رب العالمین ہمیں دین اور دنیا کے اندر بہتری عطا فرم اور استقامت عطا فرم۔

ہماری یہ زندگی اور وہ زندگی دونوں بہتر ہوں۔ اپنا فضل رکھ اور اپنے حبیب ﷺ کی محبت عطا فرمائے رکھ اور ملک کے حالات جو ہیں یہ بھی ایسے بہتر کر دے کہ ملک آنے والے زمانوں تک ہمیشہ رہے اور اسلامی شخص کے ساتھ رہے۔ کابل کو ہمارے لیے اندیشہ نہ بنا۔ یا رب العالمین کابل کو اسلام کے حوالے سے آزاد فرم اور یہ بھی اسلامی شخص کے ساتھ اپنی ترقی پر گامزن ہو۔ اور

یہاں سے لے کر وہاں تک پورے کا پورا اسلامی Belt بن جائے۔

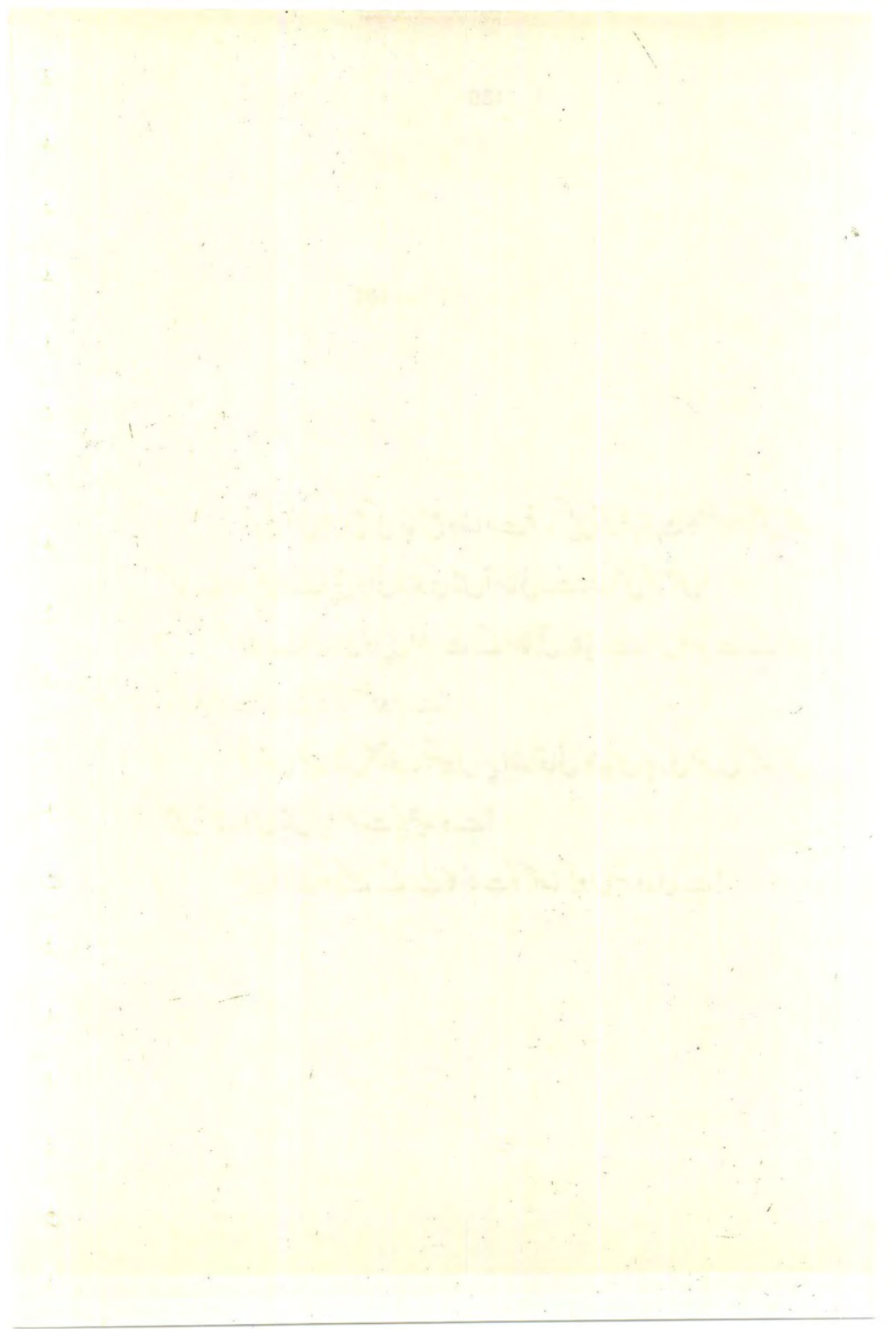
صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشہ سیدنا و سندنا و  
حبیبنا محمد و آلہ و اصحابہ اجمعین۔ برحمتک یا الرحمہمین۔

—000—





- 1      کوئی اس طرح کی جامع وضاحت فرمائیں کہ عبادت کا مفہوم بھی سمجھ آجائے اور ہم اسے اپنی ذاتی زندگی میں آسانی سے نافذ بھی کر سکیں!
- 2      اللہ نے انسان کو اپنی فطرت کے مطابق بنایا ہے۔ اس فطرت کے اندر رہ کر عبادت کرنے کا کیا مفہوم ہے؟
- 3      قرآن مجید میں مختلف جگہوں پر اللہ تعالیٰ کا بیان پوری طرح سمجھ میں نہیں آتا۔ اس میں کیا حکمت پوشیدہ ہے؟
- 4      اپنی ذات کو سمجھنے کے لیے کائنات کو سمجھنا کیوں ضروری ہے؟



سوال:

گزارش یہ ہے کہ میں نے ایک حدیث رسول اللہ ﷺ پڑھی ہے  
 (میری جان قربان ہو آپ ﷺ پر) فرمایا کہ پانچ زمانے ہوں گے پہلا زمانہ  
 دین کا، دوسرا حیا کا، تیسرا وفا کا، چوتھا مدارات کا، پانچواں ریا کا اور خود غرضی کا۔  
 اب دیکھئے ہم اس زمانے میں ہیں جس میں زیادہ تر Majority جو ہے وہ ریا اور  
 خود غرضی میں ہے۔ اب Individual طریقے سے ہم سوچیں، شخصی طریقے سے  
 سوچیں تو ہر آدمی کے لیے اپنی اپنی توبہ ہے، اپنے گناہوں سے توبہ کرے یا اپنے  
 اعمال پر نظرڈائے کہ اس کے اعمال کی قیمت کیا ہے، پانچ فیصد ہے، دس فیصد ہے  
 کہ بیس فیصد ہے۔ اس پر فکر کرے اور اس کی قیمت لگائے۔ گناہ ہے تو اس سے  
 توبہ کرے، اللہ غفور الرحیم ہے، اسے بخشنے گا، یہ تو ہوئی ذاتی توبہ اور اجتماعی توبہ کا  
 مطلب ہے کہ یہ جو ہے ریا اور خود غرضی کا زمانہ، آپ کی اس مجلس میں بیٹھنے سے  
 ایک فائدہ ضرور ہوگا کہ ہم ایک زمانہ پیچھے مدارات کے زمانے میں داخل  
 ہو جائیں گے یعنی کہ کسی کو تکلیف ہوگی تو اس کا ہم ساتھ دیں گے، کسی کو درد ہوگا تو  
 اس کی دو اکریں گے، اگر کوئی گرگیا تو اس کو اٹھائیں گے۔ اگر اس سے پہلے بھی مل  
 بیٹھیں گے تو وفا کا زمانہ آسکتا ہے۔ اب میں یہ نہیں کہتا کہ اچھے لوگ نہیں ہیں،

اس ریا اور خود غرضی کے دور میں بھی مدارات والے ہیں، ابھی بھی وفا والے ہیں،  
ابھی بھی حیا والے ہیں، اگر یہ نہ ہوں تو دنیا چل ہی نہ سکے۔ اجتماعی صورت میں  
مقصد حاصل کرنے کا یہی طریقہ ہوتا ہے جیسا کہ آپ نے شروع کیا ہے۔ اس  
طرح ہم کم از کم ایک دور تو پیچھے چلے جائیں گے، اتنا تو ہو کہ ہم کسی کا دکھ در دسیں،  
کسی کی جان چھڑوائیں ۔

جواب:

سوال کا شکر یہ۔ اس کی ایک صورت تو یہ ہے کہ جو حضرات یہاں  
تشریف لاتے ہیں وہ Interest لیتے ہوئے ایک دوسرے کے لیے دعا کی حد  
تک اور اعمال کی حد تک کام کریں۔ فرض کرو ہمارا دعویٰ یا خواہش یہ ہو کہ ہم لوگ  
پھیل کر بہت دور تک جاسکتے ہیں، تو یہ تو بڑی آسان سی بات ہے کہ آپ اپنے  
متعلقین اور ساتھی مہیا کر سکتے ہو، اگر ہم یہاں کمرے میں بھر گئے تو خود بخود ہی  
باہر میدان میں نکل آئیں گے۔ اس لیے اس فکر کے پھیلنے کا آسان طریقہ یہ ہے  
کہ آپ اس خیال کے ساتھ چلو اور اطمینان سے ایک آدمی دوسرے آدمی کے  
ساتھ چلتا جائے، بات بن جائے گی، تعداد بن جائے گی۔ پہلے ہم یہاں تعداد  
میں ہوں تو پھر ہم دس بیس آدمی نکلنے کے قابل ہو جائیں گے، تو نکلنے  
سے پہلے تعداد کے اندر اضافہ کریں۔ مطلب یہ کہ اس طرح آہستہ آہستہ بات  
پھیلتی جائے گی۔

دل کی گہرائیوں سے جب نکلے  
پھیلتی جائے بات کی خوبیوں

مطلوب یہ کہ بات اگر دل کی گہرائی سے نکلتے تو خود بخود پھیلے گی۔ اب بجائے اس کے کہ ہم فاصلے طے کر کے لوگوں کو بتائیں ان کو پاس بلا کے کہہ سکتے ہیں۔ ہم خیال لوگوں کو بلا نے کے لیے آپ لوگ کردار ادا کر سکتے ہیں۔ پھر ایک آدھا آدمی چلتے چلتے، پر دیسی پیدل، بس پہ کہیں نہ کہیں سے آسکتا ہے۔ اس طرح ایک صورت حال پیدا ہو جائے گی، پھر ہر طبقہ خیال کے لوگ آ جائیں گے اور انشاء اللہ تعالیٰ یہیں خیال تکمیل پا جائے گا۔ ورنہ ہم اجلاس کریں، جلسہ کریں تو اس میں خیال کو مانے والے خیال کو مسترد کرنے والے، تائید کرنے والے، تقید کرنے والے، بحث کرنے والے سب جمع ہو جائیں گے اور پھر لمبی چڑھی بحث کی صورت بن جائے گی۔ پہلے ہم اپنے Sound Basic Group کو لیں، اس کے بعد ہم باہر نکل سکتے ہیں۔

اب کوئی دوسرا سوال کیا خیال ہے آپ کا؟ Let us try to make ourselves effective  
اب کوئی دوسرا سوال کریں۔

سوال:

سرکوئی اس طرح کی جامع وضاحت فرمائیں کہ عبادت کا مفہوم بھی سمجھ آجائے اور ہم اسے اپنی ذاتی زندگی میں آسانی سے نافذ بھی کر سکیں؟

جواب:

ہمارا مضمون جو اصل میں Throughout چلا آ رہا ہے وہ یہ ہے کہ ہم انفرادی سطح پر خیال کو کس طور پر سمجھیں کہ ہماری ذاتی زندگی ہر قسم کی Disturbance سے آزاد ہو جائے اور ہماری عبادت جو ہے وہ بھی تنگرات سے

محفوظ ہو جائے۔ مقصد یہ ہے کہ یہ زندگی بھی خوش گوار رہے اور یہاں سے رخصت بھی خوشگوار ہو۔ مدعا تو اتنا سارا ہے۔ اس مدعا کو سمجھنے کے لیے آپ اس مسئلے کی فلاسفی کو سمجھو، اس کا اصل سمجھو، جو ہر سمجھو۔ ایک اہم سوال پر غور کرنا چاہیے کہ عبادت کیا ہے؟ اب عبادت کے مسئلے میں بحث کی کوئی بات نہیں۔ صرف اللہ کے حکم کو بجا لانا ہے! اس کو Define کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ جو فرائض اللہ نے مقرر فرمائے ہیں ان کی بجا آوری عبادت ہے۔ اللہ کریم کے احکامات، جو اللہ کریم کی طرف سے انسان پر نازل ہوتے ہیں، وہ اللہ کریم کے اپنے پیغمبروں کے ذریعے ہم تک پہنچتے ہیں۔ مختلف زمانوں میں پیغمبر آئے اور آخر میں ہمارے لیے سرکار دو عالم ﷺ کی ذاتِ گرامی کی تشریف آوری ہوئی۔ وہ احکامات اور ارشادات، بلکہ جو بھی آپ ﷺ کا فرمانا ہے وہ ہمارے لیے اللہ کا حکم ہے۔ اگر اس میں کچھ کرنے کا کہا گیا ہے تو وہ کرنا عبادت ہے۔ کچھ نہ کرنے کے لئے کہا گیا ہے تو اس کا نہ کرنا عبادت ہے، اس لیے ہمارے لیے عبادت کا مفہوم بڑا واضح ہے۔ انسان عبادت ضرور کرے گا۔ وہ اللہ کریم کی عبادت اس طریقے سے کرے گا جیسا کہ پیغمبر ﷺ نے فرمایا ہے۔ یہ انسان کا دین ہو گا۔ اس دین کے حوالے سے وہ عبادت کرے گا۔ انسان جو کام دین کے حوالے سے کرے گا وہ عبادت ہو گا۔ دین اللہ کے ارشادات کا نام ہے۔ ارشاد کو ہم براہ راست سمجھ نہیں سکتے۔ اس لیے اگر ایک شخص پوچھتا ہے کہ جی میرے لیے کیا ارشاد ہے۔ ”تیرے لیے یہ ارشاد ہے کہ نماز پڑھو“ کوئی دوسرا شخص پوچھتا ہے کہ جی میرے لیے کیا ارشاد ہے؟ ”تیرے لیے یہ ارشاد ہے کہ پیسے خرچ کر کے آ جا“۔ مطلب

یہ ہے کہ منع کی گئی باتوں سے رکنا اور حکم پورا کرنا ہے۔ چاہے انسان کو سمجھا آئے نہ  
 آئے کہ یہ احکامات جو ہیں، Negative یا Positive ہیں، ان کا بجالانا عبادت  
 ہے۔ یہ عبادت انسان نے کرنی ہے، اسی زندگی میں کرنی ہے اور اس زندگی سے  
 ہٹ کر نہیں کرنی۔ اب یہاں صاحبانِ غور کے لیے ایک مسئلہ غور والا ہے کہ یہ  
 عبادت یعنی اللہ کریم کے جواہکامات پیغمبروں کے ذریعے آئے ہیں اور یہ  
 سارے کے سارے سب لوگوں کے لیے بغیر کسی Exception کے  
 Uniformly Applicable ہیں، یہ بڑا غور والا پاؤ ائٹ ہے کہ اللہ کریم نے ہر  
 مسلمان کے لیے بغیر کسی Exception کے نماز کو فرض قرار دیا اور اگر بات صرف  
 یہیں تک ہوتی تو پھر سب لوگوں کو Uniform Character ملتا، کردار یکساں  
 پیدا ہوتے یعنی اگر یکساں عمل ہو رہا ہے تو یکساں کردار پیدا ہوتے۔ ایک تو عمل  
 برابر ہے، دوسرا حکم دینے والا وہی ایک ہی ہے تو زندگی یکساں پیدا ہوتی مگر زندگی  
 یکساں پیدا نہیں ہو رہی۔ اب یہ بڑی Important بات ہے! ڈور یکساں نہیں  
 جیسا آپ نے پہلے کہا تھا کہ ادووار آئیں گے، سرکار ~~کا~~ ارشاد گرامی ہے —  
 ڈور یکساں نہیں، زندگی یکساں نہیں — اس لیے مختلف خیال اور کردار کے  
 لوگوں کے Involve اہونے سے نتیجہ غیر برابر نکلتا ہے۔ کیونکہ زندگی  
 Basically غیر برابر ہے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں، غور کر رہے ہیں؟ مثلاً ایک  
 آدمی کو عبادت نے ولی بنادیا، دوسرا عبادت میں لگا ہوا تھا، پیچھے چوری ہو گئی اب یا  
 تو گارنٹی ہو کہ عبادت کے دوران چوری نہیں ہو گئی یا پھر تلاچاپی کا انتظام ہو۔  
 عبادت یکساں ہے، احکام یکساں ہیں، عبادت کے نتائج بھی یکساں ہیں لیکن عموماً

کردار یکساں نہیں ہیں، تو یکساں طرز عمل غیر یکساں نتیجہ برآمد کرے گا۔ جب یہ  
 بات سمجھنہیں آتی تو لوگ بحث کرتے ہیں۔ حالانکہ حکم ایک ہے اور منفعت ایک  
 ہے اور اس حکم کی بجا آوری کا نتیجہ بھی ایک ہے۔ لیکن چونکہ حکم دینے والی ایک  
 ایسی اخترائی ہے جس نے انسانوں کو الگ الگ ماحول میں پیدا کر دیا لیکن  
 عبادت کے احکام ایک جیسے ہیں۔ اس لیے الگ الگ انسان جب اللہ کے احکام  
 کو قبول کرتے ہیں تو نتیجہ ایک سانہیں ہوتا۔ اللہ کریم کا ہر حکم جب بھی آپ بجا  
 لا میں گے، عبادت ہوگا۔ اللہ کریم نے اپنے احکامات آپ تک پیغمبروں کے  
 ذریعے بھیجے۔ اللہ کریم کے کچھ احکامات آپ کو اپنی زندگی کے حوالے سے ملتے  
 ہیں مثلاً جو قدرت کی طرف سے فرض ہوا سے پورا کرنا عبادت ہے۔ اگر سانس  
 لینا فرض ہے تو سانس کی حفاظت عبادت ہے۔ اگر اولاد کی پرورش کرنا فرض ہے تو  
 ان کی دیکھ بھال بھی عبادت ہے۔ اگر آپ کا اپنے ماحول میں گزارہ کرنا فرض  
 ہے تو پھر یہ عبادت ہے۔ اب یہاں ایک چیز بڑے غور والی ہے کہ وہ جو  
 عبادت کی بات فرمائی گئی یعنی سب کے لیے برابر عبادت، وہ تو ایک Uniform  
 ملت کے لیے عبادت کا Collective تصور ہے، اس کا Collective حکم ہے، اس کا  
 مطلب یہ ہے کہ ایک ملت کے طور پر یہ آپ کا شخص ہے اور ایک امت کے طور  
 پر یہ آپ کے لیے فلاح کا راستہ ہے اور جب آپ نماز پڑھ چکو تو پھر آپ الگ  
 الگ ہو جاؤ اور اپنے اپنے کاروبار میں لگ جاؤ۔ اب کوئی گاہک ہے، کوئی  
 دوکاندار ہے، کوئی بندہ ہے، کوئی صاحب ہے۔ یہ سب الگ الگ ہیں مگر عبادت  
 میں یہ سب ایک صفت میں ہیں۔

ایک ہی صفائی میں کھڑے ہو گئے محمود و ایاز  
 نہ کوئی بندہ رہا اور نہ کوئی بندہ نواز  
 بندہ و صاحب و محتاج و غنی ایک ہوئے  
 تیری سرکار میں پہنچ تو سمجھی ایک ہوئے  
 یہ شعر بہادر غور طلب ہے کہ جب سارے تیری سرکار میں ایک ہیں تو پھر  
 بندہ و صاحب و محتاج کی تقسیم ہی کیوں ہے؟ جب بندہ و صاحب و محتاج نے  
 عبادت میں ایک ہو جانا ہے تو پھر عبادت سے پہلے کیوں نہیں ایک ہو  
 جاتے۔ دراصل سب مسلمانوں کا ایک ہو جانا ہی عبادت ہے اور عبادت کا اصل  
 ہے ایک ہو جانا۔ تم تو پہلے ایاز اور غزنوی بناتے ہو اور پھر ایک ہوتے ہو۔ پہلے  
 غزنوی کو توڑ پھر ایاز اور غزنوی کو برابر کر دے یہ ہے عبادت! تو اللہ کی عبادت کا  
 مفہوم غزنوی اور ایاز کو برابر صفائی میں کھڑا کرنا ہے۔ لہذا اللہ والوں کا مفہوم  
 غزنوی کامال اٹھا کے ایاز کو دے دینا ہے۔ جب عبادت کا مفہوم برابر کرنا ہے تو  
 برابری ہی عبادت ہے۔ مدعا یہ ہے کہ سارے ہی ایک جیسے ہو گئے اور سب سے  
 بڑے Reform کرنے والے اللہ کی طرف سے تشریف لانے والے کائنات  
 کی تخلیق کے جو باعث ہیں، حضور پاک ﷺ آپ نے بھی پیٹ پر پھر باندھا۔ یہ  
 تم کہتے ہو کہ کتابوں میں لکھا ہوا ہے۔ آپ نے عمل کر کے بتایا کہ آپ کی ذات  
 گرامی باقیوں سے اس بار میں بہتر نہیں، احوال میں بہتر ہے، احوال میں بہتر ہے  
 اور مقامات میں بلند ہے۔ لیکن یہ جو حال ہے، دنیاوی حالات ہیں، اس میں آپ  
 ﷺ نے اپنے آپ کو سب کے برابر کھا۔ جب عبادت کا تصور دینے والے کا یہ

حال ہے تو آج عبادت بیان کرنے والے لوگ اگر اس حال کے علاوہ ہوں تو  
 عبادت کو کیسے بیان کریں گے؟ لہذا عبادت کا مفہوم دینے والا اگر حالات میں  
 عبادت کا تصور دینے والوں سے مختلف ہے تو اس کے لیے لوگوں کو یہ حکم دینا صحیح  
 نہیں ہے کہ آپ عبادت میں آؤ ہر چند کہ عبادت کا نظام صحیح ہے۔ لہذا اس پر غور  
 کریں۔ یہاں ایک نکتہ بڑا ضروری ہے کہ عبادت نے ایک بڑا ہم کام یہ کیا ہے  
 کہ جو شخص اپنے معاشرے سے یا اپنے مقام سے یا اپنے ساتھیوں سے الگ  
 ہو گیا یا ان سے مال زیادہ حاصل کر لیا، اس کو ایک یکساں Form of عبادت میں  
 بلا کے اس کی تبدیلی کی گئی۔ اس بات کو سمجھنے کے لیے ایک واقعہ سنو کہ سر کار دو غلام  
 ایک دفعہ تشریف لے جا رہے تھے، ایک پختہ مکان بن رہا تھا، آپ نے  
 پوچھا یہ کس کا مکان ہے۔ نام بتایا گیا صحابی ﷺ کا۔ وہ صحابی ﷺ جب مسجد میں  
 تشریف لائے اور سلام کیا تو آپ ﷺ نے سلام کا جواب نہیں دیا۔ صحابی ﷺ نے  
 لوگوں سے پوچھا کہ مجھ سے کوئی غلطی ہو گئی ہے کیا؟ انہوں نے کہا اور بات تو کوئی  
 نہیں، صرف تیرے مکان کے بارے میں پوچھا گیا تھا۔ وہ صحابی ﷺ جا کے  
 مکان گرا آئے۔ واپس آکے حضور پاک ﷺ کو سلام کیا۔ آپ ﷺ نے سلام کا جواب  
 دیا اور فرمایا کہ ”تم یہاں رہنا چاہتے ہو جب کہ ہم یہاں سے نکلا چاہتے ہیں“۔  
 مدعا یہ ہے کہ وہ جو عبادت کا تصور ہے اس کے اندر ایک عمل عبادت کے علاوہ بھی  
 ہے جس پر کسی نسازش کی وجہ سے آج تک گرد و غبار رکھا گیا اور وہ گرد و غبار کسی  
 میں رکھا گیا ہے کہ کہیں اس میں سو شلزم نہ آجائے، کمیونزم نہ  
 آجائے، کچھ اور واقعات نہ ہو جائیں کچھ یہ بھی ہوا کہ Capitalism کے ساتھ

ہی شامل ہو گیا تھا، اس لیے بھی یہ بات گردو غبار میں رکھی گئی ہے Mullahism کہ عبادت کے برابری کے تصور کے ساتھ ساتھ انسانوں کے ساتھ ہر حال میں یکساں سلوک ہو۔ اور تمام وسائل کی تقسیم میں بھی یہ سلوک ہو۔ یہ عبادت کے لیے Pre-condition ہے بلکہ Condition ہے۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ اللہ کریم نے کسی کوتین آنکھیں عطا نہیں فرمائی ہیں، دو دو آنکھیں ہیں، وہی چہرہ پیدا نہیں میں برابر، موت میں برابر، وہی زندگی، وہی آنسو، وہی مسکراہٹیں، اسی طرح اولاد، اسی طرح ماں باپ۔ یہ جو درمیان میں فارمولہ ہے مختلف زندگی کا، یہ فارمولہ تو اللہ کی پسند کا نہیں ہے۔ چونکہ انسانوں میں اخت و برادری کا رشتہ بنایا گیا اور اخت و برادری کا ایسا رشتہ بنایا گیا ہے کہ تم اور بھائی، دونوں مل کر باہم برابر ہو جاؤ، کم از کم پچاس فیصد تم بھائی کے ساتھ برابر ہو جاؤ، اس کامال اور اپنا مال ملا کے دو پہ تقسیم کر دو تو پھر یہ بھائی چارہ ہو گا۔ اسلام نے پوری ملتِ اسلامیہ کو وحدت میں رکھا۔ لہذا ملتِ اسلامیہ کی Total Earning یا ٹوٹل سرمایہ جو ہے یہ ٹوٹل افراد میں یکساں تقسیم ہو تو پھر عبادت بنتی ہے ورنہ عبادت کا تصور بنتا نہیں۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں؟ جیسا کہ میں نے کہا، عبادت کے تصور میں ایک اور بات بڑی قابل غور ہے کہ اللہ کریم کے احکام کی بجا آوری عبادت ہے۔ احکام آپ خود بھی پہچانتے ہو یعنی اگر بیماری آگئی تو صحت کا خیال رکھنا۔ اس طرح ایک چیز یہاں بڑے غور والی ہے کہ جب اللہ کریم نے انسان کو پیدا کیا تو ایک صفت یا ایک صلاحیت، اس انسان میں باقیوں سے نمایاں طور پر الگ رکھ دی۔ جس طرح منصب پیغمبری ہے۔ پیغمبر کسی کوشش کا نام تو نہیں ہو سکتا۔ یہ تو

آپ بھی جانتے ہو اور یہ آپ کا عقیدہ بھی ہے۔ اگر پیغمبر کے لیے کوئی فارمولہ  
بنادو گے کہ آپ یہ تھے، آپ یہ کرتے تھے، لہذا پیغمبر تھے یہ تو بالکل گمراہی  
ہو جائے گی۔ جو پیغمبر تھے ان کی ہر بات ہی صحیح ہے کیونکہ پیغمبر خود نہیں بن جاتا،  
اللہ کی طرف سے بنایا جاتا ہے۔ لہذا منصب نبوت کے تحفظ کا تقاضا ہے کہ وہ  
Uniform عبادت کے تصور سے ماوراء ہو۔ لہذا پیغمبر کی عبادت ماوراء ہوگی۔ وہ خود  
Uniform عبادت کا تصور دے رہے ہیں اور آپ خود Uniform عبادت میں  
شامل ہو گئے تب بھی پیغمبر کی عبادت دوسروں سے الگ ہوگی، پیغمبر کی نماز الگ  
ہوگی، ہم Follow کریں گے، ہم Imitate کریں گے لیکن ہماری نماز ان کی  
نماز کے برابر کبھی نہیں آسکے گی کیونکہ وہ منصب اور ہے۔ عمل تو یہی ہے لیکن اس کا  
نتیجہ اور ہے۔ یہ اس لیے ہے چونکہ وہ مقام اور ہے۔ لہذا اگر ہم یہ کہیں کہ ہم بھی  
وہی عمل کر رہے ہیں کہ کتاب سناتے ہیں، کلام سناتے ہیں، تبلیغ کرتے ہیں،  
ویسے ہی کرتے ہیں جیسے سرکار دو عالم ﷺ نے فرمایا تو اس سے بڑی گمراہی کوئی  
اور ہے، نہیں۔ ویسے کرنے کے لیے ویسی طبیعت چاہیے۔ آپ اپنے طور پر کرو  
گے تو آپ کی تبلیغ گمراہی پیدا کر سکتی ہے اور ان کی تبلیغ جو ہے وہ ہمیشہ اصلاح پیدا  
کرے گی، چونکہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے آنے والی ایک خصوصی ذات ہیں اور  
ایک خصوصی پیغام ہیں اور ایک مخصوص شخصیت ہیں۔ لہذا نتیجہ یہ نکلا کہ جس کے  
پاس کوئی صفت ہے اس صفت کا تحفظ کرنا عبادت ہے اور اگر وہ پیغمبر ہیں تو ان کی  
صفت کے اوپر مرثنا آپ کی عبادت ہے۔ اس صفت کے تحفظ میں اگر آپ جان  
دیتے ہو تو یہ آپ کی عبادت ہے۔ وہ ایک الگ عبادت ہے باقی Uniform

فارمولہ ہے۔ اپنی صفت کے تحفظ کی بات کے بعد اگلی بات پر غور کرو۔ وہ جو بھیجنے  
 والا ہے اگر شاہین کو قوت اور شوق پرواز عطا کرے اور شاہین عبادت کرتا رہے  
 اور پرواز نہ کرے تو پھر عبادت غلط ہو گی۔ لہذا عبادت کا اصل یہ ہے کہ اس  
 صلاحیت کا بھی تحفظ کر جو تجھے باقیوں سے الگ ملی ہے۔ اگر وہ صلاحیت تو نے  
 توڑ دی ہے اور عبادت قائم رکھی ہے تو سمجھو کر تو گمراہ ہو گیا۔ لہذا عبادت کرنے  
 والا گمراہ بھی ہو سکتا ہے۔ اس میں Exception صرف وہ لوگ ہیں جو اللہ کے  
 خاص بندے ہیں، جن کے مراتب اللہ خود مقرر کرتا ہے اور جو اپنے مرتبے کے خود  
 ہی محافظہ ہیں۔ لہذا جس کے منصب میں شہادت لکھی گئی ہے وہ شہادت اگر ترک  
 کر دے تو پھر تو عبادت نہ ہوئی۔ اس کے لیے شہید ہونا عبادت ہے۔ اب آپ  
 غور کرو کہ اللہ کریم نے ہر انسان کی فطرت میں ایک خاص صفت رکھی ہے۔ اس  
 صفت کو آپ نے Locate کرنا ہے۔ عبادت تو Uniform ہے، برابر سب کے  
 ساتھ اللہ کے عطا کردہ مفہوم کے مطابق، لیکن آپ کی ایک Special  
 Distinction ہے کہ اگر آپ کو علم مل گیا، مرتبہ مل گیا، سوزمل گیا، فغان مل گیا، آہ و  
 فغان نہیں مل گئی اور جو بھی چیز مل گئی اس کا تحفظ کرنا ایک الگ عبادت ہے۔ آپ  
 نے اس چیز کا تحفظ کرنا ہے۔ ایک آدمی جو اس صفت کا یا مرتبے کا تحفظ نہیں کرتا اور  
 لوگوں میں عبادت کے نام پر مشہور رہتا ہے، کہ حاجی صاحب ہیں، عبادت گزار  
 ہیں اور آٹے میں ملاوٹ لکرتے ہیں، اگر وہ عبادت کرتے ہیں تو عبادت تو کوئی نہ  
 ہوئی۔ کیونکہ وہ جو منصب ہے لوگوں کو غربیوں کو بھائیوں کو مناسب دام میں آٹا  
 کھلانے والا، تو وہ توفیل ہو گیا۔ لہذا جتنی Uniform عبادت ہے وہ پیچھے رہ جاتی

ہے کیونکہ وہ شخص اصل میں مسلمانوں کا دشمن ہے۔ اس بات کا ثبوت یہ ہے کہ مسلمانوں کا دشمن اگر مسجد بنائے تو وہ مسجد گرا دو۔ مسلمانوں کا ایک دشمن منافق ہوتا ہے۔ اللہ نے فرمایا ہے کہ اگر منافق یہ کہیں کہ ہم گواہی دیتے ہیں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں تو اللہ کہتا ہے کہ یہ بات تصحیح ہے کہ آپ اللہ کے رسول ہیں مگر یہ منافق جھوٹ بولتے ہیں۔ لہذا ثابت یہ ہوا کہ جھوٹاً آدمی جوفطری طور پر جھوٹا ہے اگر وہ عبادت کے حوالے سے سچ بھی کہہ رہا ہے تب بھی بے اثر ہے، تب بھی غلط ہے۔ لہذا صداقت کے احکامات کو بیان کرنے کے لیے پہلی شرط تمہارا صادق ہونا ضروری ہے۔ تب جا کے تم یہ بات کہہ سکتے ہو۔ وہ جوفطرت نے تمہارے اندر پیش قسم کا ایک جو ہر رکھا ہے اس کا تحفظ ضروری ہے۔ مثلاً ایک شخص ڈاکٹر ہے اور اگر وہ عبادت کی وجہ سے ڈاکٹری کے اندر ملاوٹ کر گیا یعنی یہ کہتا ہے کہ کوچھوڑ نماز کا نامم ہو گیا ہے، نماز پڑھتا رہا اور اگر Patient مر گیا تو یہ اس کی عبادت جو ہے ناں At the cost of patient ہے۔ لہذا عبادت کا جو اسلام نے مفہوم بنایا یہ Common Form ہے Prayer کی۔ اور آگے جو ہے وہ تمہارے اللہ کے ساتھ تمہاری Sincerity کی۔ اگر تم اللہ کے سامنے نہیں ہو اپنی ذات میں Sincere نہیں ہو تو یہ ظاہر کی جو عبادت ہے وہ تمہارے کام نہیں آئے گی۔ لہذا اس عبادت کے لیے بہت ضروری ہے کہ آپ کو یہ پہچان ہوئی چاہیے کہ خالی عبادت کی جو Form ہے یہ کام نہیں آئے گی جب تک کہ آپ فطری طور پر اصلی طور پر اس خیال کے ساتھ تعاون نہ کریں جس خیال نے آپ کو یہ چیز دی ہے اور جو فارم آپ ﷺ نے کر کے دکھائی ہے کہ

برابری کیسے ہے اور اخوت کیسے ہے، اس کے مطابق نہ چلو تو یہ عبادت نہیں۔ آپ  
 نے پڑھا ہوا ہے کہ ایک جنگ میں زخمی ہونے والے کئی اصحاب ایک دوسرے پر  
 ایثار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ پہلے آپ پانی پیو پہلے آپ پیو اور پھر سارے ہی  
 شہید ہو جاتے ہیں۔ مقصد یہ کہ Brother thy need is greater than  
 mine کے مطابق وہ یہ کرتے کرتے سارے ہی شہید ہو گئے۔ اگر یہ ایثار موجود  
 نہیں ہے بلکہ خود غرضی ہے اور ایک دوسرے کے ساتھ دھوکا ہے اور ایک دوسرے  
 کو نقصان پہنچانے کی خواہش ہے اور مال کا غرور ہے اور اعمال کا غرور ہے اور  
 دوسرے لوگوں کی Cost پر عبادت ہو رہی ہے تو عبادت Uniform نتیجہ کیسے پیدا  
 اکر سکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام عبادت کے باوجود اور اسلام کے باوجود،  
 مسلمانوں کی حالت پست ہے۔ اگر آپ مانتے ہو کہ آپ کا اللہ واقعی وہ اللہ ہے  
 جو کائنات کا بنانے والا ہے اور آپ یہ بھی مانتے ہو کہ وہ قادر ہے ”علیٰ کل شيء  
 قادر“ ہے اور یہ بھی مانتے ہو کہ اس کا پسندیدہ دین جو ہے وہ اسلام ہے اور آپ  
 یہ بھی مانتے ہو کہ آپ اسلام میں ہیں وہ اللہ جو مالک ہے اپنی کی پسندیدہ دین  
 اسلام ہے وہ اللہ آپ کے کام بالکل نہیں کرتا۔ ایسا کیوں ہو رہا ہے؟ اس لیے کہ  
 آپ جو دین کے حوالے سے دین کے اندر بے دین لوگ اکٹھے ہو گئے ہوئے آپ  
 کی سزا ہے۔ اس لیے پہلے اپنے اندر دین نافذ کرو۔ جب تک آپ اللہ کو  
 واقعی نہیں مانتے، اس کی واقعی عبادت نہیں کرتے، یہ عبادت آپ کے لیے کچھ  
 رنگ نہیں لائے گی۔ ایک جگہ ایک بزرگ تقریر کر رہے تھے کہ مسلمانو! تم نماز  
 نہیں پڑھتے، عبادت نہیں کرتے، اگر تم لوگ نماز پڑھو اور عبادت کرو تو اللہ تعالیٰ

آپ کو بڑی برکت دے گا، تمہارے بھی ایتم بم بن جائیں گے، تمہاری بھی بڑی فیکٹریاں لگ جائیں گی۔ ایک آدمی فی البدیہہ بولا کہ اگر نماز ہی ایتم بم کی شرط ہے تو وہ لوگ جو بم بناچکے ہیں وہ کون سی نماز پڑھتے ہیں۔ مدعایہ ہے کہ پس ماندہ ہونا اس لیے نہیں ہے کہ نماز نہیں پڑھتے۔ اصل میں جو منافق ہے وہ نماز کے باوجود بھی پس ماندہ رہے گا۔ نماز آپ کے باطن کا خبث دور نہیں کرتی، صرف ظاہر کی بے حیائی ترک ہو جائے گی۔ جب آپ نماز میں ہیں اب اس دوران کیا بے حیائی ہو گی۔ اگر آپ واقعی نمازی ہیں تو آہستہ آہستہ ایک ”فارم“ بن جائے گی اور ایک معاشرہ بن جائے گا۔ لیکن وہ جو بنیادی Dishonesty ہے وہ کیسے دور ہو گی۔ اس کی اصلاح ہونی چاہیے۔ اس کی اصلاح کو تزکیہ کہتے ہیں۔ اس لیے کہتے ہیں کہ اگر انسان متقی نہ ہو تو قرآن ہدایت نہیں دیتا! یعنی اللہ کا کلام اس آدمی پر اثر نہیں کرتا جو متقی نہ ہو۔ لہذا قرآن نے متقی نہیں بنایا، متقی نے قرآن کو سمجھنا ہے۔ تقویٰ تو Pre-condition ہے۔ پہلے آپ نے ایک اچھا انسان بننا ہے۔ اچھا انسان ہونے کی حیثیت سے آپ کے لیے نماز درجات کا ذریعہ ہے۔ نماز میں بڑے درجات ہیں، انہا کا درجہ آپ کے لیے ہو سکتا ہے اگر آپ کے اندر وہ باطنی خرابی نہ ہو۔ ایک حدیث شریف یاد ہو گی آپ کو کہ ایک آدمی جس کا رزق حرام ہے، جس کے انکار حرام ہیں، جس کے بال پر اگنہ ہیں، جس کا لباس ناپاک ہے، جس کی زندگی صحیح نہیں ہے، اگر وہ عبادت کرتا ہے اور دعا کرتا ہے تو وہ کیسے منظور ہو۔ کان یطعم حرام و یلبسو حرام۔ اس کا طعام حرام، لباس حرام، خیال حرام، اس کا فکر حرام، اس کی ساری زندگی حرام اور اگر ذاتی زندگی میں

ساری کی ساری آلاتیں ہیں تو اس کی عبادت کیسے منظور ہو، تو عبادت ان لوگوں  
 نے روکی ہوئی ہے جو عبادت کرتے ہیں اور اندر کا، باطن کا شر نہیں نکالتے۔  
 عبادت کا نتیجہ انہوں نے روکا ہوا ہے۔ اس طرح کہ کڑھائی میں دودھ گرم کیا  
 اور ان کے اندر شرارت سے کوئی ناپاک چیز ڈال دی۔ بڑی مشہور مثال ہے کہ  
 کنوئیں میں اگر کوئی ناپاک چیز گر جائے تو اتنے ”بوکے“ نکالو یعنی کتا گر جائے تو  
 ایک سو ”بوکے“ نکالو۔ ایک دفعہ کنوئیں میں کتا گر گیا لوگوں نے کہا کہ سو ”بوکے“  
 نکال دیے ہیں۔ مولوی صاحب نے پوچھا کتنا نکال دیا ہے؟ کہتے ہیں کتا تو اندر  
 ہی ہے۔ توبات یہ ہے کہ جب تک کتا اندر سے نہ نکلے، کنوال ”بوکوں“ سے پاک  
 کیسے ہو؟ اس لیے بہت ضروری ہے کہ پہلے مرا ہوا کتا باہر نکلے۔ پھر ”بوکے“  
 نکالنا۔ یہی وجہ ہے کہ ہر آدمی کی زندگی میں حج کے بعد انقلاب نہیں آتا۔ ایک  
 آدمی حج پہ گیا، اس نے بتایا کہ اس کی جیب کٹ گئی۔ اسے کسی نے کہا کہ اب تم  
 معاف کر دو اس کو۔ کہتا ہے جی خانہ کعبہ میں جیب کٹ گئی، یہ تو بڑی زیادتی کی  
 بات ہے۔ میں یہ کہتا ہوں کہ لطف کی بات یہ ہے کہ اس نے خانہ کعبہ میں کاملی  
 ہے، اس نے تیری جیب سے پیسہ لیا ہے اور اللہ کے گھر میں لیا ہے اور تو نے بھی تو  
 اللہ سے لیا ہوا تھا، اب اسے اللہ کے لیے معاف کر دو۔ تو مدعایہ ہے کہ یہاں تک  
 بات پہنچی ہوئی ہے۔ خانہ کعبہ کے اندر تک پہنچی ہوئی ہے۔ آپ لوگوں کے شر کا  
 قصہ اللہ کے گھر تک پہنچا ہوا ہے۔ اس سے پہلے کہ اس کی عاقبت اور سزا فوری طور  
 پر آئے، اب یہ مقام توبہ کرنے کا ہے کیونکہ یہ گتاخی وہاں تک پہنچی ہوئی ہے۔  
 پہلے خرابی ذاتی طور پر ہوتی ہے لیکن کسی ملک کے عالم دین میں کوئی شر ہو تو پھر

بات بہت دور تک نکل جاتی ہے۔ اگر کسی ملک کے عالمِ دین میں شر ہو تو پھر بھی  
 بات بہت دور تک نکل جائے گی۔ کسی مسجد کے اندر کوئی نامناسب واقعہ ہوتا  
 پھر دور تک نکل گئی۔ علم دینے والے اگر بے علمی پھیلاتے جائیں تو بات پھر  
 دور تک نکل گئی۔ لہذا اس بات کا بڑا احساس کرنا پڑے گا کہ یہ کون لوگ ہیں جو  
 عبادات کے باوجود سب سے بلند نظریہ رکھنے کے باوجود اور مسلمان ہونے کے  
 باوجود ہلاکت میں ہیں۔ نہ ہماری یہ زندگی بنی اور نہ وہ بنتی نظر آ رہی  
 ہے۔ مسلمانوں کو مسلمان ہونے کا انعام یہ ملا ہے کہ ”موت کا منظر“ ان کے لیے  
 لکھ دی گئی ہے۔ کافر تو پہلے سے ہی نہیں مانتا کہ موت کا منظر کیا ہوتا ہے۔ اب  
 مسلمانوں کے لیے سزا یہ ہے کہ آپ لوگوں کے لیے ایسی کتابیں لکھی  
 جائیں ”موت کا منظر“ مرنے کے بعد کیا ہوگا؟ اب آپ تک جنت کا تصور بھی  
 نہیں آنبے دیا گیا۔ ہماری عبادات اس حد تک آلو دہ کر دی گئی ہیں۔ اس بات پر  
 بڑا غور کرنا چاہیے آپ کو۔ لہذا ایک تو عبادت وہ ہوئی جو سب کے لیے فرض کی گئی  
 ہے، پھر وہ ذات پاک ﷺ کہ جس نے عبادت کا تصور دیا ان کی شخصیت پر مرثیہ  
 کی خواہش عبادت ہے اور تیرسا اس صفت کا تحفظ جو آپ کو اللہ کریم نے فرض کے  
 طور پر دے رکھی ہے۔ مثال کے طور پر اولاً اور مال باب کا معاملہ دیکھو۔ اللہ کریم  
 بار بار فرماتے ہیں کہ ماں باب کے سامنے اف نہ کرنا ولا تقل لهم اف ولا  
 تنہر هما و قولوا قولاً کریما۔ ان کے سامنے اف نہ کرنا، نہ انہیں جھٹکنا اور  
 ان سے زمی سے بات کرنا۔ اب نہ ماننے والا کہہ سکتا ہے کہ یا اللہ ہم تو تیری  
 عبادت کرتے ہیں، یہ ماں باب کوں سی مصیبت درمیان میں آگئی ہے۔ لیکن آپ

اف نہ کرنا۔ مانتے جانا کیونکہ یہ اللہ کا حکم ہے۔ لہذا وہ فرض بھی اللہ ہی کی طرف سے ہے۔ اولاد کی پرورش بھی اللہ کی طرف سے ایک فرض ہے۔ سانس کا سلسلہ قائم رکھنا بھی اللہ کی طرف سے فرض ہے اور اپنے رزق کو صاحب بنانا بھی اللہ کی طرف سے فرض ہے اور آج کل رزق پورا ہوتا ہی نہیں۔ قوم مسکین ہوئی پڑی ہے۔ مسکین وہ ہوتا ہے جو محنت کے باوجود رزق پورانہ کر سکے۔ اس لحاظ سے اکثر لوگ تو مسکین ہو گئے۔ اور وہ لوگ ظالم کہلاتے ہیں جن کے پاس پیسے زیادہ اور خرچ کم ہوا یہ لوگوں کے پاس پیسے زیادہ ہے اور لوگوں پر پیسے کی وجہ سے فوقیت دکھاتے ہیں اور پھر دعوت اسلام کا شوق رکھتے ہیں۔ لہذا آپ سے گزارش یہ کرنی ہے کہ اسلام صرف عبادات کا نام نہیں ہے بلکہ اسلام اللہ تعالیٰ کو مانے کا نام ہے۔ اللہ وہ جس نے آپ کو زندگی عطا فرمائی۔ اللہ وہ جو منصب عطا فرماتا ہے۔ اگر آپ اپنا منصب اور اپنی صفت چھوڑ دو اور صرف عبادت کرو تو یہ صحیح نہیں ہے۔ مثلاً ماں باپ بیمار ہوں اور انہیں اکیلا چھوڑ جاؤ تو آپ کی عبادت بے معنی ہے۔ اگر کسی مکان کو آگ لگی ہوئی ہے اور آپ عبادت کرتے جا رہے ہو تو مکان توجہ کے راکھ ہو جائے گا۔ پھر آپ کی عبادت آپ کے لیے کیا نتیجہ لائے گی؟ یہ سب کو پتہ ہونا چاہیے۔ تو عبادت کا مقصد یہ ہے کہ سب کو ایک جگہ جمع کر کے برابر کیا جائے۔ اقبال نے کہا تھا کہ

بندہ و صاحبِ وہنگ ہونی ایک ہوئے

تیری سرکار میں پہنچے تو سمجھی ایک ہوئے

تو اس کی سرکار میں صرف نماز میں نہیں پہنچنا بلکہ ہر وقت پہنچنا ہے۔ کہیں یہ نہ کہنا

کہ نماز میں تو ہم ایک ہو جاتے ہیں لیکن بعد میں ہم الگ ہیں۔ وہ سرکار یعنی اللہ  
 ہمیشہ ہی، ہر جگہ ہی موجود ہے، وہ اس لیے موجود ہے تاکہ آپ ہر حال میں ایک ہو  
 جاؤ۔ تو یہ جو تقسیم ہے بندہ و صاحب و محتاج کی، یہ تقسیم عبادت میں ہمیشہ حائل  
 رہے گی۔ یہی وجہ ہے کہ میں نے خود ایک دفعہ دیکھا کہ ایک بہت بڑا آدمی، جو  
 وقت کا باڈشاہ تھا جب وقت پر نماز کے لیے پہنچ نہ سکا تو اس کے لیے جماعت  
 لیٹ کر دی گئی۔ یہاں تک تو میں نے خود دیکھا ہے کہ مغرب کی اذان ہو چکی تھا  
 اور پھر بھی جماعت لیٹ کر دی گئی کیونکہ صاحبِ اقتدار شخص ابھی نہیں پہنچا تھا۔ تو  
 آپ کا مولوی یہاں تک لے گیا ہے کہ اسلام کو، کہ اب آپ کا اسلام جو ہے وہ  
 ہو گیا۔ حکومتِ وقت کہتی ہے کہ آپ کوئی  
 ایسی آیت پڑھو جو ہماری تقریر کے مطابق ہو اور یہ ہوتا جا رہا ہے۔ اس لیے آپ  
 اللہ کریم کے آگے دعا کرو کہ یا اللہ ہمیں عبادت کرنے سے پہلے ہماری اندر کی  
 خامی دور کرنے کی توفیق عطا فرماتا کہ ہمارا باطن اللہ کو مان لے۔ اگر صرف زبان  
 سے اللہ اللہ کہنا کافی ہوتا تو پھر طوطا تو سارا دن اللہ کرتا رہتا ہے، پھر بھی طوطا  
 ہی رہتا ہے، تو مدعایہ ہے کہ صرف زبان سے ”اللہ“ کہنے سے بات نہیں بنتی۔ یہ  
 ناممکن ہے کہ ایک آدمی اللہ اللہ کرتا جائے اور پھر انصاف نہ کرے، رحم نہ کرنے  
 احسان نہ کرے اور پیسے کے بل پر لوگوں میں ممتاز ہو جانا چاہے۔ اللہ کریم کا یہ حکم  
 دیکھو کہ وہ لوگ جو مال جمع کرتے ہیں اور گنگن کر رکھتے ہیں، ان کے لیے کیا عذاب ہے؟  
 الذی جمع مال و عددہ یحسب ان مالہ اخلدہ کلا لینبذن فی  
 الحطمة۔ جو لوگ مال جمع کرتے ہیں اور گنگن کر رکھتے ہیں اور یہ خیال کرتے

ہیں کہ یہ مال ہمیشہ ان کے پاس رہے گا، نہیں بلکہ وہ حکمہ میں پھینک دیا جائے گا۔ جب اللہ کا حکم ہے کہ نماز پڑھو تو یہ حکم بجالا و۔ اللہ نے ہی حکم دیا ہے کہ مال خرچ کرو اب بندہ کہتا ہے کہ بعد میں دیکھیں گے۔ یہ شخص جھوٹا ہے۔ اللہ نے یہ حکم دیا کہ یتیم کا مال نہ کھاؤ، تمہارے پیٹ میں آگ نہیں ہونی چاہیے، کہتا ہے یہ بعد میں دیکھیں گے، پہلے ہم حج کر کے آ جائیں۔ یتیم کے مال سے حج کر کے آگیا۔ مال یتیم ایسے ہے کہ فی بطونہم ناراً۔ جیسے ان کے پیٹ میں آگ ہو۔ یہ کیسا مسلمان ہے جو یتیم کا مال کھا کے اللہ کے ہاں حج پہ جا رہا ہے، اب آپ غور سے دیکھو کہ حج اپنے اصل مفہوم سے الگ ہو گیا ہے۔ یتیم کا مال کھانے والا اللہ کے آگے بے دھڑک جاتا ہے اور پھر خانہ کعبہ میں بلیڈ لگا کے غلاف پھاڑ کے لایا کہ یہ تبرک ہے۔ وہاں اور بھی واقعات ہو جاتے ہیں۔ خانہ کعبہ سے جوتے اٹھا لیتے ہیں۔ ایک سوڑا نی عورت تھی، اس نے گرہ میں پیے باندھے ہوئے تھے کسی نے گرہ کاٹنے کی کوشش کی تو چونکہ اس نے پیے سے پیٹ سے باندھ رکھے تھے لہذا اس بیچاری کا پیٹ زخمی ہو گیا۔ خانہ کعبہ میں گولی چلنے کا واقعہ تو خیر آپ نے اخبار میں پڑھا ہوگا۔ ایک آدمی نے خانہ کعبہ میں امام ہونے کا اعلان کیا، یا تو وہ جھوٹا ہے یا تم ظالم ہو۔ دونوں میں سے ایک سچا ہوگا۔ لیکن اسلام ٹوٹ گیا۔ اب اگر وہ امام جھوٹا ہے تو جھوٹا شخص خانہ کعبہ میں جھوٹ بول رہا ہے، بڑا ظالم ہے وہ۔ اگر وہ جھوٹا نہیں ہے تو پھر تم بہت ظالم ہو، تم نے سچ کو مار دیا اور خانہ کعبہ میں مار دیا۔ کہتے ہیں کہ پاکستان کو دیکھ لو پاکستان میں تقریباً سارے ہی مسلمان ہیں۔ تو کیا ملاوٹ کوئی رام سنگ کرتا ہے؟ کوئی ہندو آتے ہیں؟ چوری بھی ہوتی

ہے، یہ مسلمان کرتے ہیں۔ ڈاکر لگتا ہے، مسلمان لگاتے ہیں اور نواب پور کا واقعہ کتنا سگین خا۔ آپ سناتے ہیں ناں کہ سندھ میں محمد بن قاسم تشریف لائے کیونکہ مسلمان عورتوں سے کسی نے زیادتی کر دی۔ عالمِ اسلام کو بڑا جلال آگیا اور محمد بن قاسم جلالت کریا بن کے آیا اور اس نے راجہ داہر کو تھس کر دیا۔ اگر بالکل یہی واقعہ مسلمان عورتوں کے ساتھ مسلمان مرد کریں تو؟ بس یہاں پر سب خاموش ہیں! معاشرہ collapse ہو گیا بلکہ Total Collapse ہو گیا۔ جب یہ ہو چکا ہے تو اب تم کون سے اسلام کو Stress کرتے جارہے ہو۔ اس کا حل کیا ہے؟ تو پہلے کتابہ نکالو۔ تم صرف ”بوکے“ نکالتے جارہے ہو۔ خمیر اور ضمیر میں جو جھوٹ آگیا ہے، اس سے بچنے کی کوشش کرو۔ اس لیے میں کہہ رہا ہوں کہ عبادت میں ظاہری Form کو بھی قائم رکھو یعنی نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ، اور اللہ کی ذات سے وابستگی اتنی رکھو کہ آپ کو اس کی آن پر مر منٹے کا کوئی موقع ملے تو اس کو غنیمت جانو۔ اس طرح نجات ہو جائے گی۔ حضور پاک ﷺ کی آن پر جان شار کرنے کا کوئی موقع تلاش کرو، اگر ایسا موقع مل گیا تو بڑے نصیب کی بات ہو گی۔ اس عشق میں جان دے دینا بڑی بات ہے۔ پھر جو صفت خدا نے آپ کے اندر رکھی ہے اس کا تحفظ کرنا بھی بڑی عبادت ہے۔ اپنے فرائض خوش اسلوبی سے انجام دؤ یہ عبادت ہے۔ وہ جو کام کرنے والا شخص ہے صحیح کام کرنے بنانے والا صحیح چیز بنائے، بیچنے والا صحیح بیچے، خریدنے والا صحیح خریدئے یہ سب عبادت ہی عبادت ہے۔ اس لیے عبادت کا بڑا خیال رکھو۔ آپ اپنی زندگی کا تحفظ کرو۔ یہ بھی عبادت ہے۔ لوگوں کی خدمت کرؤ یہ عبادت ہے۔ یتیم کا مال نہ

کھاؤ، یہ عبادت ہے۔ ماں باپ کا ادب کرو، خدمت کرو، یہ عبادت ہے۔ اولاد کی پرورش کرو، عبادت ہے۔ وعدے پورے کرو، عبادت ہے، تم جب اسلام کی انتہا بیان کرتے ہو تو حضور پاک ﷺ کو ”صادق الوعد“ کہتے ہو کیونکہ آپ ﷺ سارے وعدے پورے کرتے ہیں، آپ امین ہیں، آپ صادق ہیں۔ تو پھر صادق کا دین ہوا اور غیر صادق ماننے والے ہوں تو دین آپ کو کیا تاشیدے گا۔

قرآن سچے اللہ کا کلام ہے اور اگر پڑھنے والا جھوٹا ہو تو اثر کیا کرے گا؟ اللہ کا کلام ہے اور اس کو غیر مقنی شخص پڑھ رہا ہے، اب کیا اثر ہوگا۔ اس لیے قرآن پاک کی تاشیر اس شخص پر بند ہے جو متقی نہ ہو۔ نماز کی تاشیر اس شخص پر بند ہے جس کا دل ایمان نہ لایا ہو۔ اسی طرح حج کی تاشیر اس شخص پر بند ہے جس کا دل حاجی نہ ہو۔ اس لیے کم از کم آپ اپنے باطن کا جائزہ لو کہ کون سی عبادت ہے جو رہ گئی ہے۔ بہت سی عبادتیں ہیں، انسان سے پیار کرو، انسانوں کو Like کرو کیونکہ اللہ کریم نے یہ انسان پیدا کیے ہیں۔ ایک آدمی انسان سے نفرت کرتا ہے اور نماز سے پیار کرتا ہے وہ کیسے کہہ سکتا ہے کہ یہ عبادت ہے۔ اگر تم سڑک کے کنارے لگے ہوئے سایہ دار درخت کا ٹٹے جاؤ اور کہو کہ میں خدمت کر رہا ہوں تو یہ خدمت تو نہ ہوئی۔ انسانوں کے لیے آسائش پیدا کرو، چاروں کام میلہ ہے اور یہ گزر جانا ہے۔ اس زندگی میں انسانوں کے لیے کوئی خوبی اور کوئی بھلانی کر جاؤ۔ اللہ سے یہ نہ کہنا کہ میں نے نماز، روزہ، حج، زکوٰۃ کر لیا ہے لیکن انسانوں کو تو آپ ہی سن بھال۔ حقیقت میں تمہارا دل جو ہے وہ زبان کے ساتھ شریک ہی نہیں۔ گلے کے اوپر سے کلمہ نکل رہا تھا اور تمہارے اندر کچھ اور ہی واقعات ہوئے پڑے

تھے۔ اس لیے ان باتوں کا خیال رکھو۔ عبادت اس خاصیت کا تحفظ ہے جو آپ سمجھتے ہو کہ اللہ کی طرف سے آپ کو ملی ہے۔ مثلاً رات کو ایک مہمان آگیا، آپ نے بلا یا نہیں، اس نے آنے سے پہلے بتایا نہیں تھا۔ اب تم سوچو کہ اگر مہمان خود آیا ہے تو بے شک باہر نکال دوا را اگر یہ سوچتے ہو کہ اللہ کریم نے اسے بھیجا ہے تو خدمت کرو۔ اگر آپ سمجھتے ہیں کہ اللہ کریم یہ کائنات چلا رہا ہے تو پھر بڑی احتیاط کرنا۔ اگر آپ سمجھتے ہیں کہ یہ کائنات خود چل رہی ہے پھر مذہب میں شامل ہونے کی ضرورت ہی کوئی نہیں۔ یہ ماڈرن لاکف کافی ہے، اس کو چلنے والے جس طرح چل رہی ہے۔ آپ نے اپنی ذات کی Total اصلاح کرنی ہے کہ دل اس کو پیش کرنا ہے جس نے دین دیا ہے اور اگر پیش کرنے کے قابل نہیں ہے تو پھر آپ کی عبادت ہلاکت ہے۔ میں آپ کو بتارہا ہوں کہ اور کیا کیا عبادت ہے آنکھ خراب ہے تو سرمد ڈالنا عبادت ہے، نیند نہیں آتی ہے تو اس کی حفاظت کرنا عبادت ہے، سونے کا وقت ہے سوجا و عبادت ہے، کھانا کھاؤ صحت کے لیے عبادت ہے، ماں باپ کی خدمت کرو، عبادت کرو، گزرے ہوئے بزرگ جو رخصت ہو چکے ہیں ان کی قبر پر فاتحہ کہو یہ عبادت ہے، اولاد کے حق میں دعا کرو یہ عبادت ہے، ناراض بھائی کے ساتھ صلح کرو، عبادت ہے، زندگی کو آسان بناؤ، عبادت ہے، اللہ کریم کا شکر بجا لاؤ، عبادت ہے، مسلمانوں کی وحدت ہونے کی تمنا کرو یہ عبادت ہے، اللہ کی منشاء پوری کرنے کے لیے آپ کے اندر کوئی عمل پیدا ہو جائے تو یہ عبادت ہے۔ Plus وہ عبادات تو ہیں ہی کہی ساری، حج رووزہ زکوٰۃ نماز۔ وہ تو ہر حال میں موجود ہیں۔ لہذا اگر آپ کے دل میں ایک صحیح عقیدہ

ہو تو آپ کا ہر عمل عبادت ہے۔ صحیح مسلمان ہو جاؤ تو تمہارا ہر عمل عبادت ہے۔  
اسلام کیا ہے؟ مسلمان کا عمل۔ مسلمان کا ہر عمل اسلام ہے۔ لہذا آپ مسلمان بن  
جاو، آپ کا ہر عمل اسلام ہے، آپ کا فعل عبادت ہے، آپ عمومی طور پر عابد بن  
جاو، عابد کا مطلب ہے کہ۔

میں نیا نال یقین دے

تے میں ویھیا اکھیاں نال

یعنی اگر یقین کے ساتھ مان لو تو پھر تم اپنی آنکھوں سے سب دیکھ  
لو گے۔ یہ اصل عبادت ہے۔ مثلاً ایک چیز بڑے غور والی ہے کہ کوئی ایک فنکشن،  
جس فنکشن کو ہم نیکی کا فنکشن کہیں مثلاً یہ کہ یہاں پر میلاد شریف ہو رہا ہے۔ اب  
آپ یہ دیکھو کہ اس فنکشن میں میلاد شریف پڑھنے والا نیک ہے سننے والے  
پاکیزہ ہیں اور اس کے اندر جو جھاڑ و دینے والا ہے، جس کو اس فنکشن کی کوئی سمجھ  
نہیں ہے وہ بھی اتنا ہی ثواب اور اتنا فیض لیے ہوئے ہے۔ اگر مستری نے مسجد  
میں باوضو ہو کے اینٹیں لگائی ہیں، ادب سے لگائی ہیں تو اس کو بھی مسجد بنانے  
والے نماز پڑھنے والے اور نماز پڑھانے والے کی طرح ثواب ملے گا۔ لہذا اس  
فنکشن کے اندر شامل کوئی انسان جو بظاہر شامل نہیں ہوتا، اس کی شمولیت بھی  
لازمی گئی جائے گی۔ مثلاً آپ یہاں پر کسی بڑے فنکشن میں بیٹھے ہوئے دعا  
کر رہے ہیں اور مٹھائی تقسیم کر رہے ہیں، مٹھائی بنانے والے نے کہاں بنائی اور  
گندم اگانے والے نے کہاں اگائی۔ اس بے چارے کو تو کچھ نہیں پتہ کہ عبادت  
کیا ہے؟ وہ گندم اگاتا جا رہا ہے، وہ کارندہ ہے اور انسان کی شکل میں ہے۔ اللہ

کریم نے اس کو اس کام پر لگایا ہوا ہے اور وہ اپنا کام کرتا جا رہا ہے۔ اگر وہ کسان اپنا نقش صحیح ادا کرتا جا رہا ہے تو یہ نقش اس کی عبادت میں شامل ہے اگر وہ کسان کسی اور طرف نکل جائے تو اس کا اصل کام رہ جائے گا۔ اس لیے اگر ایک نیک آدمی جو نیکی کے سفر میں جا رہا ہے اسے راستے میں جس نے چائے پلائی وہ بھی اس کے سفر کا حصہ ہے۔ اتنی بات یاد رہے۔ اس لیے نیک لوگوں کی خدمت کرنا بھی نیکی ہے۔ لوگوں کے لیے دعا کرنا بھی عبادت ہے۔ عبادت آپ کی اپنی Sincerity کا نام ہے۔ آپ جب یقین کے ساتھ مان جاؤ تو آپ آنکھوں سے دیکھ لو گے۔ پورا شعر کیا ہے؟

میں میانال یقین دے تے میں ویکھیا اکھیاں نال

اوہدے ہتھ کھنڈی لیسن دی اوہدے گھونگرو والے وال

تو بات اتنی ساری ہے۔ یقین کے ساتھ مانو تو آپ اللہ کو قریب پاؤ گے۔ اللہ کو نہ چھوڑنا، اللہ تمہیں نہیں چھوڑے گا۔ وہ عمل نہ کرو جس کے بعد آپ کو ندامت ہو۔ جس چیز سے اللہ نے منع کر دیا ہے اس سے بچنا۔ منع کی ہوئی بات سے بچنا عبادت ہے، اللہ کی ناراضگی سے بچنا عبادت ہے اور اللہ کی رضامندی کو چاہنا عبادت ہے۔ اب آسانی بات ہے، عبادت کیا ہے؟ ”یا اللہ مسلمانوں کی فلاج فرماء!“ مسلمانوں کی فلاج مانگنا عبادت ہے۔ ”یا اللہ مسلمانوں کو آسانیاں عطا فرماء!“ یہ کہنا عبادت ہے۔ ”یا اللہ مسلمانوں کو مسلمان ہی بنادے!“ یہ عبادت ہے۔ ”ان کے باطن سے وہ چیز نکال دے جو بیماری ہے!“ یہ عبادت ہے۔ ”یا اللہ میرے حال پر حرم فرماء!“ یہ عبادت ہے۔ ”ماں باپ کی خدمت کی

تو فیق عطا فرما!“ یہ عبادت ہے۔ ”اولاد کی خدمت کی تو فیق عطا فرما!“ یہ عبادت ہے۔ ”یا اللہ میں اس صفت کا تحفظ کرلوں جو آپ نے عطا فرمائی ہے، جو میں جانتا ہوں اور آپ جانتے ہیں!“ یہ عبادت ہے۔ ہر آدمی جانتا ہے کہ وہ کیا صفت رکھتا ہے۔ گانے والا گانے سے محروم ہو جائے تو وہ عبادت سے محروم ہو گیا۔ میتھیمیٹکس والا اگر میتھیمیٹکس چھوڑ دے تو پھر عبادت سے محروم ہو گیا۔ اس لیے Mathematician اپنے میتھیمیٹکس میں Sincere ہو جائے عربی دان عربی میں Sincere ہو جائے، فارسی دان اگر فارسی تک Sincere نہیں ہے، عبادت نہیں ہے۔ آپ اپنی فطرت کے اندر رہ کر پوری طرح Sincere ہو جاؤ۔

اس لیے اے مسلمانانِ عالم! آپ لوگ غور کرو کہ کیا وجہ ہے کہ مسلمان اکٹھنے نہیں ہوتے۔ ایک آدمی فرانس جاتا ہے اور غربی ہمارتے ہاں آتی ہے اور کہتے یہ ہیں کہ حضور پاک ﷺ کے دلیں کے تھے۔ مقصد یہ ہے کہ حضور پاک ﷺ کی دعا سے حاصل ہونے والا تیل، حضور پاک ﷺ کی امت تک نہیں پہنچا۔ درمیان میں مسلمان حائل ہیں۔ سعودی عرب کی جو منفعت ہے وہ غریب پاکستان تک نہیں آئی۔ ہمیں مدد کہاں سے آ رہی ہے، امریکہ سے Aid، یہودی سے مدد لے کر ہندو سے لڑنے کا پروگرام بنارہے ہیں، ہم پہلے ہی غلط فہمی میں بتلا ہیں۔ یہودی سے مدد لے کے تو ہندو سے ہم نے کیا لڑنا ہے۔ مسلمان کا مال یہودیوں کے پاس جا رہا ہے، تیل ادھر جا رہا ہے، ادھر سے قیش کا سامان آ رہا ہے۔ کہتے ہیں کہ سعودی عرب کے رہنے والے Actual لوگوں کے گھروں کی

زندگی کیا ہے؟ آپ قبل از اسلام کے ہنگاموں کو بھول جاؤ۔ شکر کرو کہ بھرم ہی بھرم قائم ہے۔ اگر آپ کو دہاں رہنے کا اتفاق ہو تو پہلی خواہش آپ کی یہ ہو گی کہ ہم بہاں نہ ہیں، تو ان لوگوں کی زندگی ایسی ہے۔ آپ میں سے اگر کوئی چاہتا ہو کہ اسے سعودی عرب کی شہریت ملے تو ملے گی نہیں کیوں کہ آپ جانشین نہیں ہو۔ حالانکہ آپ ہی ہو جانشین اس فکر کے۔ تو اس فکر کے جانشین جو ہیں، اس فکر کے قابضین کے لیے غیر ہیں اور وہ اس فکر پر قابو ہوئے بیٹھے ہیں اور آپ لوگ غیر ہو حالانکہ آپ جانشین ہو۔ اللہ کریم کوئی فیصلہ نہیں تاکہ آپ پر آسانیاں ہوں۔ آپ کی آدمی سے زیادہ زندگی روٹی میں گزرتی ہے، کھانے کے ٹائم سے پہلے پہلے آپ نے مرجانا ہے۔ کہتا ہے اللہ کا بڑا فضل ہے۔ کیا فضل ہے؟ کہتا ہے تجوہ سے گزارہ پورا ہو جاتا ہے اور وہ جو عرب والے لوگ ہیں وہاں جا کے دیکھو تو منشوں کے حساب سے سونا باہر نکل رہا ہے۔ Black Gold نکل رہا ہے مگر آپ کی طرف نہیں آیا۔ پاکستانی کونکال دیں گے اس لیے کہ کوریا کی لیبرستی ہو گی۔ آپ ہندو ہوں یا Non Muslim ہوں، بالکل سارا پیسے کا علم آیا پڑا ہے۔ اسلام کی وحدت عالم اسلام میں اندر سے پارہ پارہ ہو چکی ہے اس لیے دعا کرو کہ ایک بار پھر

لا پھر وہی بادہ و جام اے ساتی

ہاتھ آجائے مجھے میرا مقام اے ساتی

(ساتی) آپ ہیں، کہ ایک بار پھر عطا ہو، کونکہ ہم بے بس ہو

گئے بلکہ ہم بس ہی ہو گئے، ہم ختم ہو گئے Collapse ہو گئے۔ اب کسی مسلمان پر

کوئی مسلمان اعتماد نہیں کرتا۔ سارے واقعات آپ کے سامنے ہیں۔ پرانے  
 زمانے میں ہندو جو تھے پتہ ہے کیا کہتے تھے؟ کہ مسلمان ہو کے جھوٹ بولتے ہو  
 یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ تو ہندوؤں کے لیے مسلمان کا جھوٹ بولنا بڑے تعجب کی بات  
 ہوتی تھی اور آج مسلمان ہی مسلمانوں کے ساتھ جو کچھ کر رہے ہیں وہ آپ کو پتہ  
 ہے۔ کیا کہیں، گھر کی بات ہے، بھائیوں کو دیکھو، رشتہ داروں کو دیکھو، محلہ داروں کو  
 دیکھو۔ محلے میں میں رہنے والا اپنے محلے سے نا آشنا ہے۔ ایک مسجد میں نماز  
 پڑھنے والے ایک دوسرے کے نام سے نا آشنا ہیں۔ اپنی ذاتی زندگی میں انسان  
 اتنا محظی ہے کہ ہر شے کھو چکا ہے۔ اس لیے دعا یہ ہونی چاہیے کہ اللہ کریم ہماری ان  
 فرائض کی بجا آوری میں مدد فرمائے جو اللہ کریم نے ہم پر نافذ فرمائے ہیں، زندگی  
 کی شکل میں، صفات کی شکل میں، حالاتِ زمانہ کی شکل میں، انٹرنشنل صورت حال  
 کی شکل میں اور دینِ اسلام کی شکل میں۔ جو فرائض Actual ہیں کہ یہ نماز روزہ  
 حج زکوٰۃ ہے، ان کی شکل میں اور زندگی کی شکل میں۔ اس کا بھی بڑا تقدس ہے  
 زندگی میں۔ ایک بار اللہ تعالیٰ نے کہا کہ میں نے آپ پر بڑا احسان کیا؟ کیا  
 احسان کیا اللہ نے؟ ”میں نے آپ کو اسلام دیا“، ”بڑی مہربانی، شکر ہے۔“ آپ  
 کو انسانی شکل دی، ”بڑی مہربانی، شکر ہے کہ اللہ کریم ہی ہے چھپکیوں کو بنانے والا،  
 ہر چیز بنانے والا اور اس نے انسان بنایا۔ اور ہمارے علم اور تقاضے کے بغیر ہی  
 ہمیں اسلام عطا فرمایا، شکر ہے اس کا۔ اور جو اللہ کریم نے زندگی عطا فرمائی، اس کا  
 شکر کیسے کرو گے۔ یہ زندگی جو ہے یہ تذبذب کی بجائے آسمانی میں گزارنے کے جاؤ۔  
 آپ بات سمجھ رہے ہو؟ اس زندگی کو بھی لطف کے ساتھ گزارو۔ اب یہ دیکھنا کہ

اس کو کیسے گزاریں۔ یا خواہش کم ہو اور حاصل اتنا ہی رہے، پھر بھی گزارہ چل جائے گا۔ حاصل نہیں بڑھتا تو خدا کے بندے خواہش ہی کم کر دو۔ بھائی کی مدد نہیں درکار یہ چھوڑو یہ فیصلہ ہو گیا۔ اس کی تیل کی نالی ادھر نہیں آتی۔ وہ تو سعودی عرب کے اپنے واقعات ہیں، وہ تو مسلمان لوگ ہوئے ناں، آپ تو اسلام والے ہو، بعد میں آنے والے۔ بھائیوں کی سندگی کا یہ عالم ہے، بہر حال! اب آپ یا تو خواہش کم کر دو، حاصل تو اتنا ہی رہے گا یاد دعا کرو کہ حاصل بڑھ جائے۔ یا تو ملک کے اندر کوئی ایسی صورت حال پیدا ہو جائے کہ لوگ اپنے سرمائے سے نجات پائیں۔ کیسے نجات پائیں؟ سرمایہ اندر سے ڈنگ لگائے گا، تب کوئی احساس ہو گا ورنہ مسلمان ہو گا اور قیم کامال کھائے گا اور اللہ کے گھر جا کے سلام کرے گا۔ اللہ کے حکم کو توڑا ہے اور اللہ کے پاس آگیا ہے، اتنا گستاخ ہے۔ آپ بات سمجھ رہے ہیں ناں۔ ناجائز مال لے آیا ہے، رشتہ کامال لے آیا ہے اور اللہ کے سامنے حاضر ہو گیا ہے، یعنی کہ یا تو اسے اللہ کی رحمت کا بھروسہ ہے یا پھر جانتا نہیں ہے کہ وہ اللہ ہے اور ساری غلطیاں کرنے کے بعد اللہ سے چھپنے کا وقت ہے اور یہ ظاہر ہے کہ میں تیری عبادت کرتا ہوں اور بھی سے مدد مانگتا ہوں اور یہ سارے واقعات کرتا ہوں۔ اس لیے آپ لوگ تو بہ کرو اور اپنی زندگی کا خیال رکھو۔ ان صفات کی قدر کرو جتنی اللہ نے آپ کو عطا فرمائی ہیں۔

سوال:

اللہ نے فرمایا کہ فطرت اللہ التی فطر الناس علیہا۔ اللہ نے انسان کو اس فطرت کے مطابق بنایا جو اس کی اپنی فطرت تھی۔ اس فطرت کے

اندر رہ کر عبادت کرنے کا کیا مفہوم ہے؟

جواب:

دیکھو اللہ تعالیٰ کو یکساں زمانے پسند ہوتے تو اسے کون روک سکتا تھا، صرف ایک ہی زمانہ چلا آتا، یکساں زمانہ ہوتا اور یکساں طرزِ حیات ہوتی تو اسے کیا فرق پڑتا تھا! وہ جو اس نے تمہیں یعنی انسان کو تخلیق کا مظہر بنایا ہے تو تم اس کا نئات کو دیکھو۔ اللہ کریم فرماتا ہے کہا میں تمہارا اللہ ہوں، میں نے آسمان بنایا تو تم آسمان کو دیکھو۔ اس نے دعویٰ سے کہا ہے کہ میں نے آسمان بنایا، میں نے زمین بنائی ہے، سورج چاند ستارے بنائے۔ اب جو کچھ وہ بیان فرمرا رہا ہے تم اس کا مشاہدہ کرو! حتیٰ کہ مجھر کی مثل بھی دی کہ دیکھو میں نے اس کو کیسے بنایا۔ اب اگر اللہ نے کہا کہ دیکھو میں نے اسے کیسے بنایا تو تم ضرور دیکھو۔ جب تم اس کے حکم کے مطابق اس کی بنائی ہوئی چیز کو دیکھ لو تو سمجھو کہ یہ عبادت ہے۔ اللہ فرماتا ہے کہ غور کرو کہ میں نے بچہ کیسے پیدا کیا اور اسے ماں کے پیٹ میں کیسے پالا۔ اگر ہم غور کرتے ہیں کہ اس نے بچہ کیسے پیدا کیا تو یہ عبادت ہے۔ کس دراثت میں اس نے کائنات کو بنایا، یہ دیکھنا عبادت ہے، کس طرح سیارے گردش کرتے ہیں اور کس طرح جیل و جسم نجوم فلک اپنے اپنے مدار میں گردش کر رہے ہیں، ان کو دیکھنا عبادت ہے۔ اللہ کریم نے جس چیز کے بارے میں کہا ہے، اس کو دیکھنا عبادت ہے، سورج کو دیکھنا عبادت ہے، زمین و آسمان کو دیکھنا عبادت، دن اور رات کا فرق دیکھنا، یہ عبادت ہے۔ اگر آپ کو سمجھا آگیا کہ دن اور رات میں کیا فرق ہے تو پھر آپ کو عبادت کا مفہوم سمجھا آگیا۔ آپ کی عبادات کے وقت سورج مقرر کرتا ہے، فجر

ظہر عصر مغرب عشاء۔ سورج کی گردش سے پرے کا جو مقام ہے اور ہی کہانی ہے۔  
وہاں کچھ اور ہی واقعات ہیں۔ فطرت کا اس طرح مشاہدہ کرنا اور فطرت سے فاطر  
کی شان پہچاننا بھی عبادت ہے۔

سوال:

قرآن مجید میں مختلف جگہوں پر اللہ کا بیان پوری طرح سمجھ میں نہیں  
آتا۔ اس میں کیا حکمت پوشیدہ ہے؟

جواب:

اللہ کریم کا ارشاد ہے کہ میرے سمندر رٹھائھیں مارتے ہوئے ہیں، ان کا  
آپس میں ملنا مشکل ہے یعنی مرج البحرين یلتقیان بینهما برزخ لا  
یسغیان۔ یعنی ہمیں بتایا جا رہا ہے کہ ذرا غور کرو کہ سمندر کون کون سے ہیں، یہ سب  
کیا ہے؟ تشبیہ کیا ہے اور تلمیح کیا ہے، یہ سب جان کر لطف آجائے گا۔ اللہ کریم نے  
فرمایا کہ میں تمہیں آزماؤں گا موت سے خوف سے، حزن سے اور مال کے نقص  
سے۔ وَ لِنَبْلُونَكُمْ بِشَئٍ مِّنَ الْخُوفِ وَالْجُوعِ وَ نَقْصًا مِّنَ الْأَمْوَالِ  
وَالْأَنْفُسِ وَالشَّمْرَاتِ۔ اور ضرور ہم تمہیں آزمائیں گے ڈر اور بھوک سے اور  
مالوں سے اور جانوں اور پھلوں کے نقصان سے۔ اللہ کریم ہمیں فرماتے ہیں کہ  
یہ جو ”نقص اموال“ ہے یہ تمہیں نقصان بھی پہنچاتا ہے اور تم پر اثر بھی کرتا ہے اور  
میں تمہیں آزماؤں گا۔ ورنہ اس کی اپنی ذات تو نقص اموال سے آزاد ہے۔ یہ  
باتیں ہمیں ہماری زبان میں اور ہمارے ماحول کے مطابق بیان فرمائی جا رہی  
ہیں، یہ اللہ کا بڑا احسان ہے۔ وہ کہتا ہے کہ مسلمانوں کے شخص کے لیے اور ان کی

مرکزیت کے لیے خانہ کعبہ بنایا ہے ورنہ میں تو رہتا ہوں تمہارے دل میں یا پھر  
 میں رہتا ہوں لامکاں میں، اول تو میرا مکاں لامکاں ہے دوسرا تیرا قلب و جاں  
 ہے باقی یہ دیکھو کہ زمین پر خانہ کعبہ میرا نشان ہے۔ اس بات کو ذرا پہچانو کہ اللہ  
 کریم کیا فرمائے ہیں۔ اللہ کریم ساری باتیں آپ کو سمجھا رہے ہیں کہ یہ دیکھو کیا  
 ہے، ان قوموں نے کیا کیا، یہ دریا ہے پہاڑ ہیں۔ پہاڑوں کا ذکر ہو رہا ہے کہ میں  
 نے پہاڑ بنائے، دریا بنائے، زمینیں بنائیں۔ لوگ پوچھتے ہیں اس خبر کے بارے  
 میں جس کے بارے میں انہیں اختلاف ہے۔ عمیتساء لون عن النبا  
 العظیم هم فیه مختلفون۔ یعنی لوگ پوچھتے ہیں اس بڑی خبر کے بارے میں  
 جس کے بارے میں یہ خود اختلاف رکھتے ہیں۔ اور یہ لوگ جان جائیں گے  
 بہت جلدی جان جائیں گے۔ آگے پھر اور بات بیان فرمادی کہ کیا تم پنے  
 دیکھا نہیں کہ میں نے پہاڑ بنائے۔ پہلی آیت میں خبر کے بارے میں بات ہو  
 رہی تھی کہ لوگ پوچھتے ہیں کہ وہ خبر کب آئے گی جس کے بارے میں انہیں  
 اختلاف ہے یعنی وہ آخری خبر، جس کے بعد اخبار بند ہو جائیں گے، وہ کب آئے  
 گی؟ اللہ کہتا ہے کہ تمہیں معلوم ہو جائے گا، اور ساتھ ہی یہ کہتا ہے کہ کیا تم نے نہیں  
 دیکھا کہ میں نے پہاڑ کیسے بنائے ہیں اور میں نے زمین کیسے بنائی، تمہارے  
 لیے بچھونا بنا دیا! اب اس بات سے پہلی بات کا بظاہر کوئی تعلق نہیں لگتا۔ لوگ تو خبر  
 کے بارے میں پوچھ رہے ہیں جس کے بارے میں انہیں اختلاف ہے یعنی  
 قیامت کے بارے میں اور جواب یہ دیا کہ جان جاؤ گے اور کیا تم نے دیکھا نہیں  
 کہ پہاڑ کیسے بنائے ہیں اور زمین کیسے بنائی۔ والجہال او تاد۔ اور پہاڑ کو

میخیں بنادیا۔ و خلقنکم ازواجاً۔ اور تم کو میں نے جوڑا جوڑا پیدا کیا۔ اب اس بات سے اندازہ لگاؤ کہ اس خبر کے سوال کا جواب کیا بننا۔ مفہوم یہ ہے کہ جب میں نے اتنا کچھ کر لیا تو میرے لیے قیامت کا دن لانا کیا مشکل ہے۔ الٰم نجعل الارض مهادا والجبال او تادا و خلقنکم ازواجا و جعلنا الليل لباس و جعلنا النهار معاشا۔ یعنی کیا تم نہیں دیکھا کہ زمین کو پچھونا بنایا، پھاڑوں کو میخیں بنایا اور تمہیں جوڑے پیدا کیا، رات کو لباس اور دن کو معاش کے لیے بنایا۔ اللہ نے نیند کو تمہارا لباس بنادیا ہے، معاش کے لیے دن پیدا کر دیا۔ دن کو تم معاشیات کے لیے بھاگتے ہو، تم مجبور ہو، رات کو معاشیات سے آزاد ہو جاتے ہو، کٹ جاتے ہو، رات آئی تو پھر نیند ہے یعنی کہ اللہ نے یہ کر دیا کہ رات پہ آکے بات ختم ہوتی ہے، رات کو ایک طرح سے قیامت کا منظر کہتے ہیں۔ جس طرح تیرے دن کے ہنگاموں کی قیامت رات میں آگئی ہے اس طرح تیری زندگی کے ہنگاموں کی قیامت بھی آجائے گی۔ رات آنا فانا آ جاتی ہے اور انسان سو جاتا ہے۔ زندگی کے ہنگاموں میں اتنا Involved آدمی کہتا ہے کہ میں پانچ منٹ نہیں دے سکتا، میرا کاروبار ہے، بڑا مشکل وقت ہے، میں بہت ہوں۔ اور جب رات آئی تو سب کاروبار چھوڑ دیتا ہے۔ گھر آیا اور اپنے آپ کو بھی چھوڑ دیا اور سو گیا۔ انسان ہر روز یہ تماشہ دیکھتا ہے اور پھر ہر روز پوچھتا ہے کہ کیا ہوا۔ ہر روز ہی دیکھ رہے ہو اور پھر ہر روز ہی پوچھتے ہو کہ کیا ہوا؟ کس نے تمہیں سلانے کے بعد صحیح کے وقت جگایا۔ تمہیں تو جانے کا علم نہیں آتا، تمہیں یا تو سورج نے، یا اللہ نے جگایا۔ تم خود تو نہیں جاگے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ

بات یہ ہے کہ اس زندگی میں سلانا اور جگانا مجھے آتا ہے، اسی طرح ایک وقت اور  
 آئے گا تب میں مُسلا بھی لوں گا اور جگا بھی لوں گا۔ اس لیے جب اس دنیا کے  
 سونے اور جانے میں تمہیں اختلاف نہیں ہے تو اس وقت کے سونے اور جانے  
 میں اختلاف کیوں کر رہے ہو وہ بھی میر اسلامنا اور جگانا ہے، میں یوں سلاسلتا ہوں  
 اور یوں جگا دینا ہوں۔ اس میں تو کوئی اختلاف نہیں۔ اس دنیا میں سارے سو  
 جاتے ہیں، سارے جاگ اٹھتے ہیں۔ اس دنیا میں سارے سو جاؤ گے اور سارے  
 جاگ اٹھو گے۔ اختلاف کس بات کا؟ میں نے پہاڑ میں کوئی اختلاف نہیں بنایا،  
 میں نے میدان میں کوئی اختلاف نہیں بنایا، زمین کو پھونا بنایا، اس میں کوئی  
 اختلاف نہیں ہے، تمہیں جوڑا جوڑا پیدا کیا، بڑے سے بڑا انسان پہلی خواہش یہ  
 کرے گا کہ بیٹا پیدا ہو۔ بسم اللہ! بیٹا پیدا ہو گیا۔ اب؟ کہتا ہے کسی اور گھر میں بیٹی  
 پیدا ہو کیونکہ بیٹی کی شادی کرنی ہے۔ ہر چیز فطری طور پر ہوتی چلی جا رہی  
 ہے، حوالہ صرف وقت کا ہے، جب وقت بدل جاتا ہے تو تمہارا مزاج بھی بدل جاتا  
 ہے۔ ذرا مزاج بدل جائے تو انسان کہتا ہے کہ میں نے شہر چھوڑ دیا، حالات چھوڑ  
 دیے، دفتر چھوڑ دیا اور سب واقعات چھوڑ دیے۔ دن کوئی مصروف سڑکیں ہوتی  
 ہیں اور رات کو اتنی ہی ویرانیاں ہوتی ہیں۔ اس لیے اللہ کریم کہتا ہے کہ اب اس  
 بات میں اختلاف نہیں ہے، تم دیکھتے جاؤ کہ کیا ہوتا ہے، جو کام مجھے پہلے مشکل  
 نہیں لگا، میرے لیے دوبارہ کیسے مشکل ہو گا۔ میرے لیے کیا مشکل ہے کہ ایک  
 غیر ٹھوس Liquid یعنی مائع وجود میں ٹھوس ہڈیاں پیدا کر دوں۔ تمہیں اتنی سی بات  
 سمجھ نہیں آئی کہ تمہارے اندر اتنا بڑا انقلاب کیسے آگیا کہ ایک ایک دن بڑھتا

جار ہے، دراصل ایک ایک دن گھٹتا جار ہے، تمہاری بینائیاں Range سے باہر ہوتی جا رہی ہیں۔ تمہاری اولاد میں تمہارے اختیار سے باہر ہو رہی ہیں۔ تمہارا حاصل تمہارے اختیار سے باہر ہو رہا ہے۔ انسان کہتا ہے کہ فلاں کام میں نے کیا تھا، بڑے لطف کا زمانہ تھا، اس سے بڑا سکون آتا تھا، اب سکون نہیں آتا ہے، تو تم نے یہ کیا کام کیا! جس میں پہلے سکون تھا اب اس میں سکون نہیں ہے۔

تمہارے خیال کا سفر آسمانوں تک جاتا ہے اور تو خود چارپائی کے ایک کنارے پر پڑا ہوا رات گزار دیتا ہے۔ یہ کل کائنات ہے تمہاری! تو پھیلتا ہے تو پھیلتا ہی چلا جاتا ہے بات کرتا ہے تو بات ہی کرتا چلا جار ہے۔ جب سو جاتا ہے تو سب گواہیاں ختم ہو جاتی ہیں اور سب سفر ختم ہو جاتے ہیں۔ اس لیے اللہ کہتا ہے کہ اس بات پر غور کرو کہ میں نے کیا بنا یا ہے۔ میرا مطلب یہ ہے کہ اللہ کریم انسانوں سے انسانوں کی بات کرتا ہے، اگر وہ اپنی خدائی زبان بولے تو تمہیں خدائی زبان کیسے سمجھ آئے۔ پھاڑنے پھاڑ سے کیا کہا، اللہ بہتر جانے۔ دریا نے دریا سے کیا کہا، اللہ بہتر جانے، یہ دریا جو ہے سمندر کے پاس پھاڑ کا کیا پیغام لے کے جار ہے، اللہ بہتر جانے۔ سا گر جوش میں آیا، اس نے بادل بھیجے اور پھر پھاڑ سے اس کا پیغام لے کے سمندر کی طرف چل پڑے۔ ان سب کے الگ پیغامات ہیں۔ اس لیے ان باتوں کو پہچانو، خالق ایک ہے اور وہ اللہ ہے اور پھاڑ، دریا، میدان، بادل، سمندر اور اتنی ورائی کو پسند کرنے والا اللہ۔ شاہیں، گدھ، الوفا ختہ، شیر اور ریچھ سے لے کر گیدڑ تک سارے جانور پیدا کرنے والا (یعنی اتنی ورائی پیدا کرنے والا) انسانوں میں یکسانیت پسند کر سکتا ہے؟ اس لیے وہ عبادت جو یکساں ہے وہ

ایک خاص وقت کی بات ہے کہ عبادت کرلو اور پھر بعد میں اپنی اپنی و رائٹی کا تحفظ کرلو۔ وہ جو عبادت ہے وہ تمہارا ذاتی شخص ہے۔ اب و رائٹی کا تحفظ، اپنی شخصیت کا تحفظ کرنا بھی عبادت ہے۔ میرا مطلب ہے کہ یہ بھی عبادت ہے کہ نصیحت کرنے والا نصیحت نہ چھوڑے، مانے والا مانتا ہے کہ نہیں مانتا تو تو اپنی بات کر! آپ کو اللہ نے علم دیا ہے، آپ علم پھیلائیں۔ وہ شخص جو آنکھوں والا ہے جب وہ دیکھتا ہے کہ اندھا کنوئیں کی طرف جا رہا ہے تو اس وقت اگر وہ نہ بولے گا تو عبادت سے محروم ہو جائے گا، تو آنکھوں کی عبادت یہ ہے کہ اندھے کو کنوئیں سے بچایا جائے۔ اس لیے آپ اپنی صفات کو اگر انسانوں کے حوالے سے ان کی خدمت میں لگادیں گے تو یہ کیا ہو گا؟ عبادت! کچھ لوگ زمانے کو اپنے لیے استعمال کرتے ہیں اور کچھ لوگ خود کو زمانے کے لیے استعمال کرتے ہیں۔ جو خود کو زمانے کے لیے استعمال کرتے ہیں وہ عبادت کرتے ہیں اور جو زمانے کو اپنے لیے استعمال کرتے ہیں وہ بغاوت میں ہیں۔ کچھ لوگ اللہ سے مانگتے ہیں اور کچھ لوگ اپنے آپ کو اس کے سامنے پیش کر دیتے ہیں۔ اس لیے یہ زمانہ جو ہے اس نے ایسے رہنا ہے، اس میں تم نے کچھ حاصل نہیں کرنا۔ میں بار بار یہ مثال دیتا ہوں ایک بڑھیا کی، کہ بڑھیا بیٹھی رو رہی تھی کہ وہ آدمی میری گھڑی لے گیا، اس نے کہا پھر روتی کیوں ہے؟ کہتی ہے روتی اس بات پر ہوں کہ اس نے گھڑی مجھ سے اٹھائی اور آگے جا کے پھینک دی اور خود غائب ہو گیا۔ جب پھینکنی ہی تھی تو چھینی کیوں! یہ دنیا ظالم ہے۔ جو کچھ آپ نے حاصل کیا، یہ چھوڑنا ہے۔ کوئی چیز ساتھ نہیں لے کے جاسکتے، آپ کے رشتے دار ہاتھوں کی انگوٹھی بھی اتار لیتے ہیں،

مرنے والے کا نام بھی چھین لیتے ہیں۔ آپ نام رکھیں گے کہ فلاں فلاں شخص  
ہے اور لوگ آئیں گے کہ اس کا نام ”میت“ ہے۔ کوئی بھی نہیں کہتا کہ ابا جی  
جار ہے، کہتے ہیں یہ میت ہے۔ نام بھی چھین لیتے ہیں یعنی کہ پہلے اس کا سرمایہ  
چھین لیا جاتا ہے، اس کی جوانی والی شکل چھین لی جاتی ہے، ماحول کے ساتھ ہی  
رنگ بدل گیا، شکل بدل گئی، ماحول بدل گیا، ساتھی بدل گئے، لاہقین بدل گئے  
وابستگیاں بدل گئیں، لوگ بڑے بے تاب ہوا کرتے تھے اس کے آنے کے لیے  
اور اب بڑے بے تاب ہیں اس کو لے جانے میں کہ میت کو دیر ہو رہی، جدائی نہ  
برداشت کرنے والے پیارے اس کو اللہ کے سپرد کر کے آ جاتے ہیں۔ بس یہ  
ہے قصہ انسان کا۔ اب عبادت یہ ہے کہ وقت کو پہچانو۔ میت کو لے جانے سے  
پہلے استغفار پڑھو یہ عبادت ہے۔ جو فرائض ضروری ہیں ان کا پورا کرنا عبادت  
ہے، تو اصل عبادت یہ ہے۔ جو فرائض ضروری ہیں ان کا پورا کرنا عبادت ہے  
تو اصل عبادت یہ ہے کہ انسان اس فطرت کو پہچانے۔  
اب آپ اور سوال کر سکتے ہو \_\_\_\_\_ بولو! اور سوال پوچھو!  
سوال:

سر اپنی ذات کو سمجھنے کے لیے کائنات کو سمجھنا کیوں ضروری ہے؟

جواب:

کائنات کے بارے میں اللہ کا ارشاد ہے کہ سبح اللہ مافی  
السموات والارض۔ زمین اور آسمان میں جو کچھ بھی ہے اللہ کی تسبیح بیان کرتی  
ہے۔ ہر چیز اللہ کی تسبیح بیان کر رہی ہے۔ مثلاً شاہین اپنی صفت Preserve کرتا

ہے، اسی طرح آشیانہ بنائے گا، اسی طرح پرواز کرے گا، اسی طرح شکار کرے گا۔ اس لیے جب آپ اپنے آپ کی شکلِ باطن میں دیکھیں گے تو انہی چیزوں میں سے ایک نظر آئے گی، بغلے کا ایک الگ مقام ہے، وہ منافق ہے، لگتا ہے عبادت کر رہا ہے لیکن مقصدِ مچھلی پکڑنا ہے۔ اس لیے غور کرو کہ انسان کے باطن کی آگبی ان جانوروں کی شکل میں ہوتی ہے اور انسان کو پتہ چلتا ہے کہ تیرا باطن ابھی یہاں تک آیا ہے۔ اسی طرح گائے، فیضِ عام ہے، معصوم ہے، بھولی بھالی ہے۔ ہندوؤں نے اس لیے اس کو اپنی متاتا کا *Symbol* بنایا، کیونکہ یہ پالتی جا رہی ہے، بیل دیتی ہے، کھیتوں میں ہل چلاتی ہے، دودھ دیتی ہے، اس کا دودھ مال کے دودھ کے برابر ہے۔ تو یہ ساری کائنات انسان کا مظہر ہے۔ یہ جوز میں کی سطح پر موجود دوسرے واقعات ہیں یہ بھی انسان کی صفات ہیں۔ مثلاً کوئی شخص یہ کہے کہ وہ پہاڑ ہے، تو کیا ہے؟ اُمّل ارادہ۔ کوئی شخص دریا کی طرح ہے، اس میں دریا کی روانی ہے، آب رواں کی طرح ہے اور میٹھے پانی کی طرح ہے اور کوئی سمندر کی طرح کڑوا لیکن گہرا ہے۔ مثلاً مجدوب سمندر کی طرح کڑوا ہے لیکن گہرا ہے۔ صحراء کا ذکر آئے تو یہ مکمل طور پر شاعروں کا لفظ ہے، ”دشتِ جنوں“، ”دشتِ فکر“، ”یادوں کا صحراء“ اور ”صحراء کی پیاس“۔ یہ سارے شاعروں کے واقعات ہیں۔ مطلب یہ کہ اس کائنات کے حوالے سے ہر آدمی کے لیے پہچان کا کوئی نہ کوئی ذریعہ ہے مثلاً سورج ہے، چاند ہے، ستارے ہیں اور پھر ان کے حوالے سے یوسف علیہ السلام کا وہ خواب جس میں انہوں نے دیکھا کہ ایک سورج، چاند اور گیارہ ستارے انہیں سجدہ کر رہے ہیں۔ وہ خواب جو انسانوں کے

حوالے سے تھا وہ اجرامِ فلکی کے حوالے سے آیا۔ ثابت کیا ہوا؟ کہ یہ سارے کے سارے جو ہیں، انسان کی اصل صفات کے مظاہر ہیں۔ انسان اور کائنات میں ایک رابطہ ہے۔ کائنات کو سمجھنے کے لیے اپنے آپ کو سمجھنا ضروری ہے۔ جس نے اپنے آپ کو پہچان لیا اس کے لیے کائنات ایک کھلا مشاہدہ ہے۔ بس یہ کائنات ایک راز ہے۔ دعا کرو کہ کوئی آپ کے لیے اس حجاب کو اٹھائے تاکہ ساری چیزیں اور اٹھا رہ ہزار عالم آپ کو اپنے آپ میں نظر آئیں۔ اس لیے سلطان باہو نے فرمایا ہے کہ تمہارے اپنے اندر اٹھا رہ ہزار عالم ہیں۔

ایک بہت بڑے بزرگ نے اپنی کتاب میں لکھا کہ جب میں نے عبادت میں بہت غور کیا، Concentration کی اور اپنے نفس پہ بڑا غور کیا تو مجھے پتہ چل گیا کہ میرا نفس کیا ہے؟ مجھے یہ پتہ چلا کہ میں مور ہوں یعنی کہ میں ابھی خود پسند ہوں، ابھی رنگوں کے اوپر میری جلوہ گری ہے۔ شاہین جو ہے مر جائے گا لیکن مردار نہیں کھائے گا، شیر مر جائے گا، گھاس نہیں کھائے گا۔ یعنی کہ ان فطرتوں کو اور ان صلاحیتوں کو ان کے مقام پر Preserve کرنا، یہ ان کی عبادت ہے۔ انسان انسانیت سے نیچے جائے گا تو گیدڑ بن جائے گا اور کبھی ریپھڈ بن جائے گا اور یہ بات بڑے راز کی ہے کہ انسان ہر جانور بن جاتا ہے۔ آپ کسی جانور کا نام کلے لو مثلاً سانپ، تو سانپ جیسا انسان بھی ہے۔ گیدڑ جیسا ڈرپوک انسان بھی ہوتا ہے، لومڑی کی طرح مکار، شیر جیسا بہادر اور "اسد اللہ" یعنی اللہ کا شیر۔ ہر جانور میں انسانی شعور کی صفت ہوگی اور پرندے میں انسانی شعور کی صفت رکھی ہوئی ہے۔ مثلاً وہ گدھ ہے، مردار کھاتا ہے، اونچا اڑتا ہے۔ گدھ

انسانی مزاج کا نام بھی ہے۔ شاہین ایک انسانی مزاج کا نام، کہ شاہین چیونٹی سے کہتا ہے۔

تُورزق اپنا ڈھونڈتی ہے خاک راہ میں  
میں افلاؤک کو بھی نہیں لاتا نگاہ میں

چیونٹی نے پوچھا شاہین سے کہ کیا بات ہے، تیرا مقام کیوں بلند ہے تو  
شاہین نے کہا کہ تو اپنا رزق خاک راہ میں ڈھونڈتی ہے اور میں آسمانوں کو نگاہ  
میں نہیں لاتا، بلند نگاہ ہوں، لبذا بلند مقام ہوں۔ یہ ساری صفات ہیں۔ کوئی بھی  
پرندہ آپ لے لوئیہ سارے انسانی شعور کے درجات ہیں، illustrations ہیں۔  
آپ ان کو دیکھ کر اپنا مقام متعین کرو۔

وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ۔

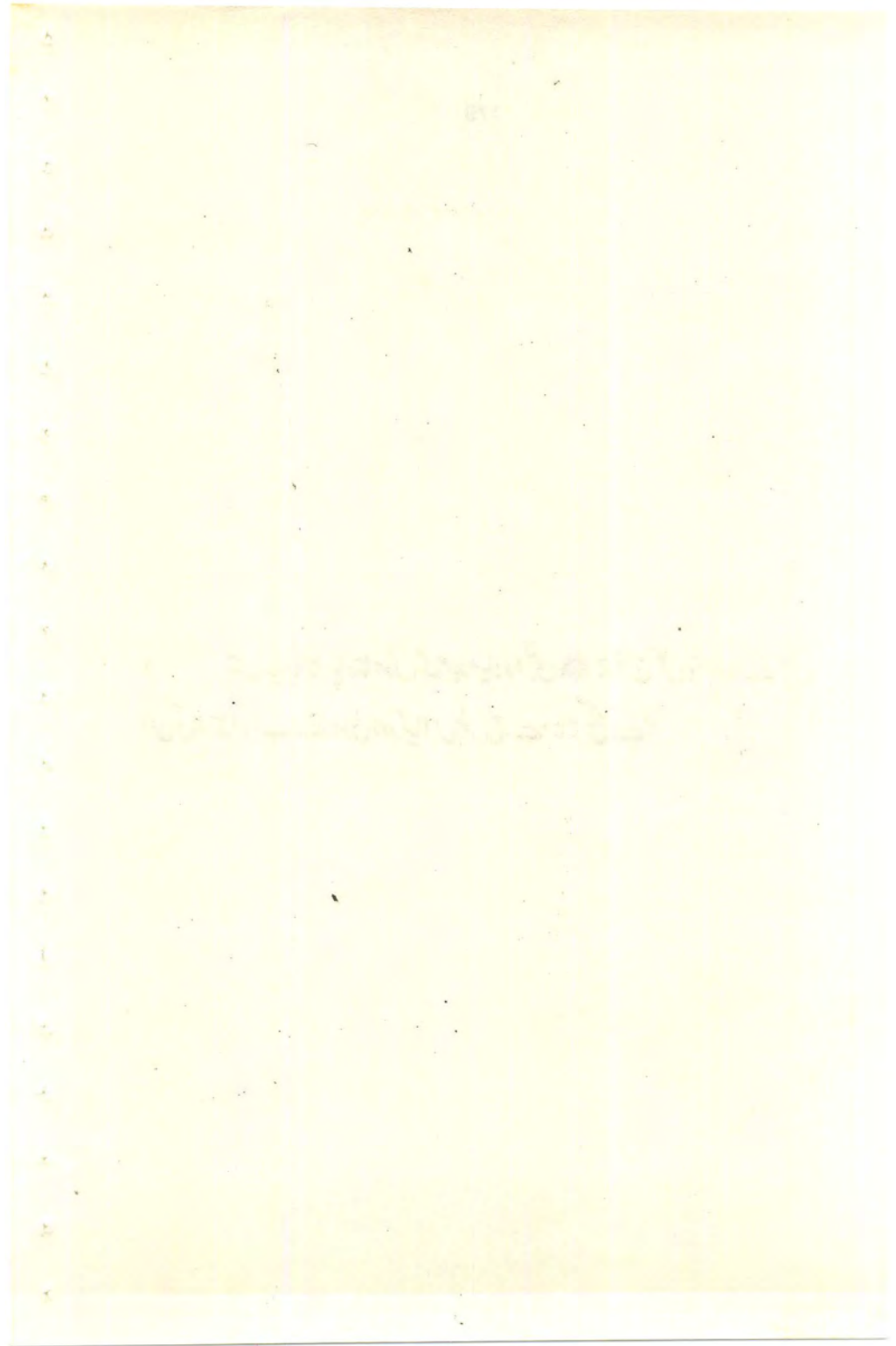
صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشہ سیدنا و سندنا  
و حبیبنا و شفیعنا محمد و آلہ و اصحابہ اجمعین۔ برحمتك یا رحم  
الراحمین۔

5  
6  
7  
8  
9  
10  
11  
12  
13  
14  
15  
16  
17  
18  
19  
20  
21  
22  
23  
24  
25  
26  
27  
28  
29  
30  
31  
32  
33  
34  
35  
36  
37  
38  
39  
40  
41  
42  
43  
44  
45  
46  
47  
48  
49  
50  
51  
52  
53  
54  
55  
56  
57  
58  
59  
60  
61  
62  
63  
64  
65  
66  
67  
68  
69  
70  
71  
72  
73  
74  
75  
76  
77  
78  
79  
80  
81  
82  
83  
84  
85  
86  
87  
88  
89  
90  
91  
92  
93  
94  
95  
96  
97  
98  
99  
100



5

میں یہ جاننا چاہتا ہوں کہ عید میلاد النبی ﷺ جو آج کل ہم مناتے ہیں 1  
 اس کی ابتداء کب سے ہوئی اور کیا اس طرح سے منانا صحیح ہے؟



سوال:

سر! میں یہ جانتا چاہتا ہوں کہ عید میلاد النبی ﷺ جو آج کل ہم مناتے ہیں اس کی ابتداء کب سے ہوئی اور کیا اس طرح سے منانا صحیح ہے؟

جواب:

یہ سوال بہت اچھا ہے اور اس کے پیچھے جو فکر ہے وہ قابل غور ہے۔ پہلے تو آپ یہ دیکھیں کہ آپ یہ کہہ رہے ہیں کہ آج کے دن حضور پاک ﷺ کی ولادت ہوئی۔ یعنی آپ ﷺ آج کے دن آئے۔ لیکن حضور پاک ﷺ آج کے دن تو نہیں آئے۔ آج جو دن ہے وہ 1987ء کے نومبر کے مہینے کا دن ہے۔ حضور پاک ﷺ کی ولادت کا دن تو ایک تھا۔ مسلمانوں کے لیے یہ غور کا مقام ہے کہ جب ایک مبارک دن آیا تو اس دن کو کسی اور دن میں متواتر دیکھنے کی جو خواہش ہے وہ عقیدت میں تو اضافہ کرتی ہے لیکن صداقت میں اضافہ نہیں کرتی۔ آپ کی عقیدت بالکل ٹھیک ہے۔ آج کا یہ جو دن ہے اس کے بارے میں ہم کہتے ہیں کہ آج کے دن حضور ﷺ تشریف لائے تو یہ دن آج کا دن تو نہیں ہے۔ آپ ﷺ تو کچھ عرصہ پہلے ربع الاول ہی کے مہینے میں تشریف لائے۔ آپ ﷺ کی ولادت اسی دن کا واقعہ ہے لیکن وہ آج سے پہلے کا واقعہ ہے۔ تاریخ میں کوئی

بھی دن، کوئی بھی ساعت دوبارہ نہیں آتی۔ اس بات کا ضرور لحاظ رہے۔ آپ یہ جو آج عید میلاد النبی ﷺ منار ہے ہیں وہ یاد کے طور پر منار ہے ہیں۔ یہ دن آج کا نہیں ہے۔ اب اس بات پر ذرا غور کریں۔ جب اس پر غور کریں گے تو پتہ چلے گا کہ ہم اس دن کو یاد کے طور پر مناتے رہے اور تقریب کے طور پر منار ہے ہیں۔ بزرگانِ دین کے زمانے میں اسے تقریب کے طور پر نہیں منایا گیا۔ یہ کوئی Recent History ہے۔ یہ واقعہ قریب کے دور میں یعنی ماضی قریب میں ہوا ہے یعنی ماضی قریب میں اس دن کو اس طرح منایا گیا ہے۔ پہلے بھی میلاد ہوتے تھے یعنی حضور پاک ﷺ کو یاد کرنا، نعمت پڑھنا اور حضور پاک ﷺ کی سیرت پر ایک دن مقرر کرنا۔ میں اس جلوس کی بات کر رہا ہوں، ان واقعات کی بات کر رہا ہوں جن کا انداز حضور پاک ﷺ کی پسند کے علاوہ ہے۔ اس جلوس کو حق نہیں پہنچتا کہ حضور پاک ﷺ کے نام پر نکالا جائے کیونکہ اس کا انداز آپ ﷺ کی پسند کے علاوہ ہے۔

اور اگر ہمیں خوشی کا کوئی موقع ملتا نہ کرو تو کو واپڈا کی روشنی سمجھتے ہیں۔ نور تو نور ہوتا ہے، اس کا روشنی سے تعلق نہیں ہے۔ یہ روشنیاں تمہارے زمانے کی ہیں۔ بعض اوقات کسی کو کوئی خواب آیا، خیال آیا، عرفان ہو گیا یا مکاشفہ ہوا۔ اس سے اگر پوچھیں کہ آپ کو کیا محسوس ہوا تھا؟ کہے گا میں ایک محفل میں گیا۔ ”وہاں کیا تھا؟“ ”نور ہی نور تھا۔“ ”کیسے؟“ بڑے بڑے نورانی بلب لگے ہوئے تھے۔ اب یہ جھوٹ بول رہا ہے۔ کیونکہ نور کا تعلق بلب سے نہیں۔ اس زمانے میں اُس زمانے کی بات کو بیان کرنا اور اپنے عقیدے کے مطابق بیان کرنا، یہاں سے

آدمی غلطی کر جاتا ہے۔

ایک بات یاد رکھیں کہ مشاہدہ عین حق ہوتا ہے۔ جس بزرگ سے کبھی کسی کی ملاقات ہوئی، وہ جس زمانے میں ملاقات ہوئی، خواب میں یا عرفان میں، یا مشاہدے میں تو وہ ملاقات عین صحیح اسی زمانے کے ماحول میں ہوگی۔ یا آپ کے زمانے میں اگر وہ زندہ جاوید ہے تو آپ کے زمانے میں وہ آپ جیسی کوئی بات بتا کر چلا جائے گا۔ اس لیے آپ کا یہ سوال کہ میلادِ کب سے منایا جا رہا ہے تو یہ حال ہی میں واقعہ ہوا ہے۔ میلادِ منانا اچھی بات ہے لیکن بات غور طلب ہے۔ میلادِ منانا کا طریقہ یہ ہے کہ تم درود شریف پڑھو، باوضو بیٹھ رہو، حضور پاک ﷺ کے نام پر لوگوں پر حستیں کرو اور دشمنوں کو معافی دو اور دوستوں سے معافی مانگو؟ کہنے کا مطلب یہ ہے کہ صرف جلوس نکال لینا میلاد نہیں ہے۔ یہ صرف تقریب کے طور پر ہے۔ چونکہ ہم مسلمان ہیں اور ہم مقدس دنوں کے حساب سے چلتے ہیں، تو حضور پاک ﷺ کی یاد کوئی جیسے بھی منار ہا ہے وہ ٹھیک ہے لیکن حضور پاک ﷺ کی یادِ منانا اور آپ ﷺ کی زندگی کے مطابق نہ چلنا، میرے خیال میں یہ درست نہیں ہے۔ جب یادِ مناتے ہو تو آپ ﷺ کی تقلید بھی ہونی چاہیے۔ آپ ﷺ کی تقلید بھی ہوا اور ان کا بیان بھی ہو۔ اور یہ صحیح کہا گیا ہے کہ ذکرِ حبیبؐ کم نہیں وصلِ حبیبؐ سے۔ یہ بالکل ٹھیک ہے۔ اگر ذکرِ حبیبؐ وصلِ حبیبؐ نہ دئے کہیں ایسا نہ ہو کہ دوبارہ ذکر کرنا پڑ جائے۔ مقصد یہ ہے کہ حضور پاک ﷺ کے نام پر دو علیحدہ بیانات ہو رہے ہیں۔ یہ غور طلب بات ہے۔ اصل بات کیا ہے؟

اس کو ذرا دیکھنا پڑے گا۔ تو ”یا رسول اللہ“ کہنے اور ”یا رسول اللہ“ نہ کہنے پر تمہارے ملک میں بڑا جھٹڑا ہو چکا ہے۔ اس پر ذرا غور کرنا چاہیے۔ دیکھنا یہ ہے کہ عشق اور محبت کیا پیدا کر رہے ہیں۔ حضور پاک ﷺ کے معاملے میں یہ غور طلب بات ہے۔ لوگ کہتے ہیں کہ آپ ﷺ سے محبت جو ہے یعنی حضور پاک ﷺ سے جو محبت ہے وہ اسلام سے محبت ہے۔ لیکن اسلام سے محبت اور حضور پاک ﷺ سے محبت برابر نہیں ہو سکتی۔ محبت میں ذات کا ہونا ضروری ہے۔ تقلید کے لیے مذہب کا یا قانون کا ہونا ضروری ہے۔ اسلام کی اطاعت ہو سکتی ہے۔ محبت ذات سے ہوگی۔ اب بات سمجھو آگئی آپ کو؟ اطاعت کس کی ہوگی؟ ڈسپلن کی قانون کی اور بیان شدہ شریعت کی۔ محبت صرف ذات سے ہوگی۔ تو محبت کا تقاضا کیا ہے؟ محبت کا تقاضا یہ ہے کہ جہاں سے منع کیا گیا ہے وہاں منع ہو جاؤ اور جہاں چلنے کا حکم دیا گیا ہے وہاں چل پڑو اور مل اور عمل سے منع کیا گیا ہے۔ مل اور عمل بند کر دو۔ وہ آپ کرتے نہیں ہیں بلکہ قرآن سے فالیں نکال لیتے ہیں۔ آپ رمیات کرتے رہتے ہو، عملیات کرتے رہتے ہو، مقصد یہ ہے کہ جس بات سے آپ کو حضور پاک ﷺ نے منع کیا ہے آپ اس بات سے منع نہیں ہوئے۔ آپ کو منع کیا گیا کہ مزار پرستی نہ کرو لیکن آپ نہیں باز آ سکتے۔ آپ مجبور ہیں، کہتے ہیں محبت زیادہ ہو گئی ہے، اس لیے اب ہم مزار پرستی سے پرے نہیں رہتے۔ آپ کو منع کیا گیا بہت ساری باتوں سے اور آپ ان باتوں سے منع نہیں ہوتے اور آپ لوگ اس نام کا اور ذات کا سہارا لے کر، آپ ﷺ کی ذات کے کسی بتائے ہوئے اصول کے علاوہ عمل کر جاتے ہیں۔ اس لیے یہ غور رہے کہ

میلادِ النبی اصل میں یہ ہے کہ آپؐ کے فرمان پر عمل کیا جائے۔ یہ جلوس کا نام نہیں ہے، روشنی کا نام نہیں ہے، اور بلب لگانے کا نام نہیں ہے۔ اصل میلاد حضور پاکؐ سے محبت کے نام پر ملتِ اسلامیہ یا امتِ محمدیؐ کی طرف رجوع کرنا اور اس میں ایک اجتماع پیدا کرنا ہے۔

ہمارے ہاں جتنے بھی سلاسل آئے ہیں ان میں حضور پاکؐ کی محبت کے مختلف طبقے آئے ہیں اور مختلف انداز آئے ہیں۔ کوئی حضور پاکؐ کی محبت میں قوالی کر رہا ہے اور کوئی درود شریف پڑھ رہا ہے، کوئی تہا پڑھ رہا ہے اور کوئی انجمن میں بیٹھا ہے۔ یہ سارے اپنی جگہ ٹھیک ہیں لیکن میں نے آپ کو پہلے بھی بتایا تھا کہ اس سے ملت منتشر ہو گئی۔ حضور پاکؐ کی یاد کا کوئی ایسا فارمولہ نکالو کہ جس سے ملت ایک ہو جائے۔ یہ تو کوئی بات نہیں کہ آپ اکیلے ہی فلاح پاجاؤ۔ اگر آپ کا بھائی دوزخ میں گیا تو کیا یہ آپ کے لیے اچھی خبر ہو گی۔ دعا یہ کرو کہ تم جنت میں اپنے بھائی سمیت جاؤ۔ کون سا بھائی؟ وہ جو گمراہ ہو گیا ہے۔ اس لیے جنت میں جانے والے وہ لوگ ہوں گے جو دونسرے کی فلاح چاہیں گے۔ حضور پاکؐ کی یہ بات دیکھو کہ آپؐ نے کسی کے لیے بد دعا کرنے کے موقع پر بھی بدعانہیں فرمائی حالانکہ موقع تھا کہ جو شخص، جو ملت، طبقہ یا جو سوسائٹی اس وقت آپؐ کے ساتھ بے انتہا زیادتی کر رہی تھی اور اللہ کی طرف سے آپؐ کو اجازت تھی کہ آپؐ گھبیں تو اس بستی کو غرق کر دیا جائے تو آپؐ نے کیا فرمایا؟۔

\* یہ سن کر رحمت اللعائیں نے نہیں کے فرمایا  
کہ میں اس دہر میں قہر و غصب بن کر نہیں آیا

آپ نے فرمایا کہ اس بستی کو تباہ نہ کیا جائے کیونکہ اگر یہ لوگ مسلمان نہیں ہوئے تو ان کی اولاد میں ضرور مسلمان ہو جائیں گی۔ اور پھر ایسا ہتی ہوا کہ ان لوگوں کی اولاد میں مسلمان ہو گئیں۔ مطلب یہ ہے کہ آپ نے کبھی بھی کسی بھی مقام پر اپنا ذاتی انتقام نہیں لیا۔ اے مسلمانان عالم! آپ سوچو! کیا آپ کے دلوں میں کوئی انتقام کا جذبہ ہے اور اگر آپ کے دلوں میں انتقام کے جذبات ہیں تو دن منانے سے بات نہیں بنے گی۔ دل کو صاف کرنے سے بات بنے گی۔ کیا آپ کے دل سے انتقام نکل گیا ہے؟ کیا آپ کے دل میں سے دنیا میں ٹھہر نے کالائی نکل گیا ہے اور کیا آپ کی زندگی حضور پاک ﷺ کی زندگی کے قریب رہنا چاہتی ہے۔ فرض کرو کہ آپ کو Option مل جائے اور یہ اختیار مل جائے کہ دونوں میں سے ایک چیز چن لوا، ایک طرف پیسہ ہے اور ایک طرف غربی ہے اور غربی کے ساتھ حضور پاک ﷺ کی محبت ہے تو آج کے زمانے میں بہت کم لوگ ایسے ہیں جو غربی اور حضور پاک ﷺ کی محبت کو اکٹھا قبول کریں گے اور عام طور پر ۔

درد غربت کدے میں پلتا ہے

حضور پاک ﷺ کی محبت کے چراغ جہاں بھی جلے ہیں وہاں درد اور غربت بھی ضرور ملتے ہیں۔ حضور پاک ﷺ کی محبت میں آپ زندگی کی تھوڑی سی ابتلاء بھی قبول کر لیا کرو۔ اگر آپ کے اندر جائز ناجائز، خفیہ اور غیر خفیہ دولت کو حاصل کرنے کا جذبہ بند ہو جائے تو حضور پاک ﷺ کی محبت بڑھ جاتی ہے۔ آپ اپنے بھائیوں کے لیے دعا کرو تو حضور پاک ﷺ کی محبت بڑھ جاتی ہے۔

جس شخص نے رشتہ داروں اور قرابت داروں سے قطع تعلق کر لیا تو

حضور پاک ﷺ کے مزاج میں وہ پسندیدہ شخص نہیں ہے۔ صلدہ حسی اور قطع حسی کا پورا مضمون آپ نے فرمادیا ہے۔ حضور پاک ﷺ نے واضح طور پر فرمادیا ہے کہ کس کس طرح آپ نے لوگوں کو Deal کرنے ہے۔

حضور پاک ﷺ کی محبت یہ ہے کہ اللہ کی اطاعت کی جائے اور اللہ کی محبت یہ ہے کہ حضور پاک ﷺ کی اطاعت کی جائے اور ان سے محبت کی جائے۔ اس راستے پر چلنے سے یہ بات سمجھ آتی ہے کہ عید میلاد النبی ﷺ کی جو تقریب ہم منار ہے ہیں یہ ابھی تھوڑا عرصہ پہلے کی بات ہے۔ اس کے پیچھے سند نہیں ہے۔ جس طرح داتا صاحبؒ کے بارے میں یہ سند نہیں ہے کہ داتا صاحبؒ کی مزار پر آئے تھے بلکہ مزار پر نہیں آئے تھے لیکن ہم ان کے مزار پر جاتے ہیں۔ داتا صاحبؒ جب تشریف لائے تو وہ کسی آستانے پر نہیں آئے تھے بلکہ کوئی واقعہ کرنے آئے تھے۔ خواجہ غریب نوازؒ اجمیر شریف میں کسی آستانے پر نہیں گئے۔ اب یہ بھی غور طلب بات ہے کہ داتا صاحبؒ اور خواجہ صاحبؒ دو معتبر ہستیاں ہیں جو حضور پاک ﷺ کی محبت میں سرشار تھے۔ یہ کسی آستانے پر نہیں بلکہ کسی کام پر گئے یعنی کسی اسلامی کام پر گئے۔ جس شخص نے حضور پاک ﷺ کی امت کی فلاح کی دعا کی وہ حضور پاک ﷺ کو قبول ہوا، مقبول ہوا یعنی وہ شخص جو یہ کہتا ہے کہ ”یا رب العالمین! اس امت پر رحم فرماء“ تو امت کون ہے؟ جب آپ کہتے ہیں اس امت پر رحم فرماتواں میں آپ کا وہ مخالف بھی شامل ہو گیا جو کلمہ پڑھ رہا ہے لیکن آپ کو نہیں مانتا یعنی ایسا بندہ جو اسلام کو اچھا سمجھتا ہے اور تمہیں اچھا نہیں سمجھتا

اب غور کرو اس بندے کا تمہارے ساتھ کیا تعلق بنتا ہے۔ یہ شخص اسلام کو تو اچھا سمجھتا ہے لیکن تمہیں اچھا نہیں سمجھتا۔ تمہارا مخالف ہے اور اسلام کے حق میں اچھا ہے۔ اب تم اس آدمی کے حق میں دعا نہیں کر سکتے، حالانکہ اس کے لیے دعا کا حکم ہے۔ کون آدمی؟ جو اسلام کو اچھا سمجھے اور تمہیں اچھا نہ سمجھے۔ تم اپنے ناپسند کرنے والے کے لیے بھی دعا نہیں کر سکتے۔ یہ حضور پاک ﷺ کی محبت کا بڑا ضروری حصہ ہے۔ کون سا حصہ ضروری ہے؟ وہ آدمی جو تمہیں ذاتی طور پر پسند نہ کرتا ہو اور اسلام کو پسند نہ کرتا ہو، اس کے لیے دعا کرو۔ اب یہ کب ہو گا کہ تم اس کے لیے دعا کرو؟ یہ تب ہو گا جب تم اس کو ناپسند نہ کرو گے۔ حضور پاک ﷺ کی محبت میں یہ بہت ضروری ہے۔

اب یہ فارمولہ بن گیا کہ اپنی پسند اور ناپسند کو بغیر حضور پاک ﷺ کی سند کے استعمال نہ کرو۔ جب تک وہ سند نہ ملے کسی کو ناپسند نہ کرنا۔ اگر وہ حضور پاک ﷺ کا پسندیدہ آدمی ہوا اور تم نے ناپسند کیا تو تم بھی بھی حضور پاک ﷺ کے قریب نہیں جاسکتے۔ مثال کے طور پر حضور پاک ﷺ کے زمانے میں یہ بڑا کہ Test ہوا کہ ایک سیاہ فام غلام حضور پاک ﷺ نے مسلمانوں کی سوسائٹی میں نازل فرمادیا۔ اب وہ عرب سوسائٹی بڑی نستعلیق سوسائٹی تھی۔ وہ لوگ رنگ کا خیال کرنے والے اور مرتبے کا خیال کرنے والے اور زبان کا خیال کرنے والے تھے۔ اور ادھر ایک غلام کو اتنی بڑی فوقیت مل گئی۔ اب ان کو یہ بتانا تھا کہ یہاں فوقیت حضور پاک ﷺ سے تقرب کی ہے اور خون کی نہیں ہے، فوقيت یہاں خدمت کی ہے نسل کی نہیں، فوقيت حضور پاک ﷺ کے مزاج کی ہے، تمہارے مزاج کی نہیں۔

اس لیے جب حضور پاک ﷺ کے مزاج کی فوقيت مان لو گے تو پھر آپ کا اپنا مزاج ختم ہو جائیگا۔ اپنے مزاج کو ان کے تابع کر دینے والا حضور پاک ﷺ سے محبت کر سکتا ہے۔ ورنہ ان کی محبت کا دم نہ بھرنا۔ اگر آپ کو کبھی دین اور دنیا کو Select کرنے کا Choice مل جائے تو دنیا کو ترک کر دینا۔ ایک دفعہ ایسا ہوا کہ حضور پاک ﷺ ایک جگہ تشریف لے گئے۔ ایک صحابیؓ مکان بنار ہے تھے۔ مکان کا گنبد را پختہ او بلند ہو گیا۔ حضور پاک ﷺ وہاں سے خاموش ہو کر چلے گئے۔ شام کو وہ صحابیؓ گئے، سلام کیا، آپؐ نے جواب نہیں دیا۔ پھر سلام کیا، جواب نہیں دیا آپؐ نے۔ تو صحابیؓ کو سمجھ آگئی کہ بات کیا ہے؟ باہر جا کر صحابہ کرامؓ سے پوچھا کیا بات ہے، آج حضور پاک ﷺ نے میرے سلام کا جواب نہیں دیا، کیا مجھ سے کوئی خطأ ہوئی ہے؟ انہوں نے کہا خطأ تو کوئی نہیں ہوئی، تمہارے مکان کے پاس سے گزرے تھے اور اسے حضور پاک ﷺ نے دیکھ کر پچھنا پسند فرمایا۔ وہ صحابیؓ گئے اور انہوں نے وہ مکان گرا دیا۔ پھر واپس آ کر سلام کیا حضور پاک ﷺ نے جواب دیا۔ آپؐ نے فرمایا "تم یہاں رہنا چاہتے ہو جب کہ ہم یہاں سے لکھنا چاہتے ہیں"۔

بات اتنی ساری ہے کہ یہاں رہنے کا مقام ہی نہیں ہے۔ وہ شخص جو حضور پاک ﷺ کی محبت کا دم بھرتا ہے اس کو سمجھ لینا چاہیے کہ حضور پاک ﷺ کی محبت جو ہے وہ اس دنیا سے فارغ ہونا ہے۔ اگر محبت مانگتے ہو تو ایک ایک کر کے اپنے ہاتھ کے سارے جذباتی کبوتر اڑا دو اور ایک ایک کر کے ہرشے کو چھوڑ دو۔ پھر اللہ جانے اللہ کے کام جانیں۔

چھڑا کے دامن بتوں سے اپنا

غبارِ راہِ حجاز ہو جا

یعنی یہاں سے ساری واپسی چھوڑ کر آپ حضور پاک ﷺ کے بتائے ہوئے راستے پر چل پڑو تو یہ ہے حضور پاک ﷺ کی محبت۔ حضور پاک ﷺ کی محبت ان لوگوں سے پوچھو جن لوگوں نے ساری عمر خربوزہ نہیں کھایا۔ ایک بزرگ خربوزہ ہاتھ میں لیے بیٹھے تھے مگر کھاتے نہیں تھے۔ کسی نے پوچھا کہ خربوزہ نہیں کھاتے۔ فرمایا کہ مجھے پتہ نہیں چل رہا کہ حضور پاک ﷺ خربوزہ کس طریقے سے کاٹتے تھے، جب تک مجھے سندھنے ملے کس طرح کھاؤں۔ اور پھر ساری عمر خربوزہ نہ کھایا۔ یعنی کہ حضور پاک ﷺ کی ایک عادت کو ساری عمر کا سفر نامہ بنالیا کہ اس کے مطابق سفر کرنا ہے۔ جہاں جہاں سے حضور پاک ﷺ گزرے ہیں ان لوگوں کو وہاں سے گزرنے کی خواہش اور تمنا رہی ہے۔ ان لوگوں کو پتہ تھا کہ حضور پاک ﷺ کی محبت کیا ہے۔ آپ لوگ خود یکھیں کہ اس محبت کا اعجاز کیا ہے۔ آپس میں لڑنے والے اور سالہا سال لڑنے والے اور نسل درسل لڑنے والے آخر کار ایک محفل میں آ کر بیٹھ گئے۔ یہ حضور پاک ﷺ کا اعجاز تھا۔ آپ نے متفرق قبائل کو جمع کر دیا، تو متفرق کو اجتماع میں لانا حضور پاک ﷺ کا اعجاز ہے اور اب آپ لوگ پھر ایک قسم کی تفریق میں آگئے ہیں۔ اب آپ خود یکھیں ہمارے اسلام میں کیا ہے؟ جمیعت نمبرا، جمیعت نمبر ۲، اول مسلم لیگ، دوم مسلم لیگ، سوم مسلم لیگ، اسلام کے نام پر بننے والے بے شمار جماعتیں۔ اور جماعت اسلامی بھی ایک جماعت ہے کہ اس کے بعد کسی کو اسلامی کھلانے کا حق نہیں ہے۔

جماعت اسلامی کا ایک گروہ بن گیا۔ اب تم لوگ کون ہو؟ اس کے علاوہ ہی ہو گے۔ اور تمام مشائخ کرام اور ان کے تمام واقعات دیکھو۔ حقیقت یہ ہے کہ ایک حضور پاک ﷺ کا دیا ہوا دین ہے، ان کا پسندیدہ دین ہے اور اس کے ضابطے حدود اور خطوط مقرر ہو چکے ہیں۔ اب اس حوصلی کے اندر اپنے الگ الگ کرے الٹ کرانے سے کیا آپ حضور پاک ﷺ کو خوش کر رہے ہیں؟ آپ جب کہتے ہیں کہ یہ لوگ اور وہ لوگ، یہ کتاب اور وہ کتاب، تو کیا اس سے حضور پاک ﷺ کو خوشی ہو رہی ہے۔ یہ ساری کتابیں حضور پاک ﷺ کے بعد کی تکھی ہوئی ہیں۔ حضور پاک ﷺ کے زمانے کی کتاب صرف قرآن پاک ہے۔ قرآن کی تفسیر بھی بعد کی بات ہے۔ اگر تفسیر چھوڑ دا اور صرف قرآن پڑھو تو انشاء اللہ سب آپ کو بچھ آجائے گا۔ حضور پاک ﷺ کی سیرت پڑھا کرو اور محبت کا اعجاز یہ ہے کہ محبت سیرت آشنا کر دے گی۔ محبت کتاب سے نہیں بلکہ عطا سے ملتی ہے۔ یہ بات یاد رکھنے کی ہے۔ محبت کا اعجاز یہ ہے کہ محبت مزاج آشنا کر دے گی۔ مزاج کتاب سے نہیں ملے گا بلکہ توجہ سے ملے گا، آپ کی مہربانی سے ملے گا اور یہ مہربانی آج بھی ہے اور جیسا کہ میں نے پہلے بتایا تھا کہ آنحضرت ﷺ کی جو حدیث کتابوں میں ہے وہ بھی حدیث ہے اور آج بھی حدیث جاری ہے۔ جن جن لوگوں سے حضور پاک ﷺ جو کچھ فرماتے ہیں اور آج کل فرماتے ہیں، وہ بھی حدیث ہے۔ آپ کی سیرت اور آپ کے وصال کے بعد کی سیرت جو ہے یہ آج بھی جاری ہے۔ تبھی تو آپ قیامت تک کے لیے ہیں بلکہ قیامت سے بھی بعد کے لیے۔ اور ہمیشہ ہمیشہ کے لیے آپ کا سایہ موجود رہے گا۔ اس بات کو ذہن میں

رکھو۔ میں نے پہلے بھی آپ کو بتایا تھا کہ اگر حضور پاک ﷺ ایک دور سے شروع ہوتے ہیں اور ایک دور پر ان کا وصال ہو جاتا ہے تو گزرے ہوئے دور پر اتنی بڑی عمارت بنانا آپ کے بس کی بات نہیں۔ آپ کا دور ساتھ ساتھ چل رہا ہے اور پھر درمیان میں ایک پرده بھی ہے۔ یہ پرده کیا ہے؟ اس کو اس طرح سمجھیں کہ آپ سمندر کے کنارے بیٹھے ہیں اور سمندر ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ایک ابدی زندگی ہے۔ وہ جو پہلے گیا یا بعد میں گیا وہ برابر ہے، سمندر تو وہی ہے۔ جب زمان و مکاں سے آگے آگئے تو وہاں پر تو وقت بھی نہیں ہے، وہاں کوئی سینڈ نہیں ہے، وہاں کوئی منٹ نہیں ہے۔ وہاں کے لمحات ہی اور ہیں۔ اس لیے یہ جو فاصلے ہیں ہماری نگاہ میں ہیں، یہ فاصلے ہمارا پرده ہی ہیں، آج ہم ہیں اور ایک دن ہو گا کہ ہم نہیں ہوں گے۔ پھر اس ہونے اور نہ ہونے کے باوجود آپ حضور پاک ﷺ کی محبت میں رہو۔ اس طرح آپ حضور پاک ﷺ کے قریب آسکتے ہو۔ ہونے اور نہ ہونے کا مطلب کیا ہے؟ یعنی وصال کے وقت بھی، موت کے وقت بھی اور غم کے وقت بھی جس شخص کی محبت میں فرق نہ آیا، ہی شخص حضور پاک ﷺ کی محبت کے قریب ہو گا اور جس شخص میں خوشی، غمی اور موت کے وقت فرق آجائے وہ اس محبت کے قریب نہیں آسکتا۔ اور اگلی بات یہ بتا رہا ہوں کہ کبھی حضور پاک ﷺ سے آپ کی ملاقات ہو جائے اور اللہ کرے ضرور ہو جائے تو وہ شخص جو حضور پاک ﷺ سے کسی دنیاوی آرزو کا سوال کرے اس کو محبت نہیں ہو گی۔ مقصد یہ کہ وہ جدا ہونے والا آدمی ہو گا، کوئی نقلی آدمی ہو گا کہ وہ آپ سے روشنی لے کر جانا چاہتا ہے۔ تو حضور پاک ﷺ کی محفل سے کسی کام کی غرض سے اُٹھ کر جانے والا

اس محفل کا آدمی نہیں رہے گا۔

حضور پاک ﷺ سے محبت کرنے والا کون ہے؟ جس کو آپ کا عشق  
نصیب ہو جائے وہ باقی عشقتوں کو بھول جاتا ہے اور وہ باقی فرائض بھی بھول جاتا  
ہے، ایسے شخص کے فرائض بدل جاتے ہیں، اس کا عنوان بدل جاتا ہے اور اس کے  
واقعات بدل جاتے ہیں۔ اس لیے اس بات کا ضرور خیال رہے کہ حضور پاک  
ﷺ کی زندگی کیا ہے۔ حضور پاک ﷺ سے محبت کرتے کرتے ایک وقت ایسا  
آ جاتا ہے کہ یہ محبت آپ کو جلوہ گر نظر آتی ہے۔ ایسا ہو سکتا ہے۔

خاک کو رفت ملے بے بال و پر کو پر ملے  
نعت پیغمبر سے جب عرفانِ پیغمبر ملے  
اس نظر میں فاصلے صدیوں کے بھی حائل نہیں  
اپنے درویشوں سے وہ ہر دور میں آ کر ملے۔

یہ جلسہ و جلوس سب اس لیے ہے کہ آپ کو ابھی عرفان اور ادراک نہیں  
ہو رہا۔ عجیب بے ترتیبی ہے نیل گاڑیاں اہله گلہ بھاگم دوڑ ہے جمالو میرا تو  
شہر ہی چھوڑ جانے کو دل کرتا ہے۔ میں چونکہ سخت بات نہیں کہتا بلکہ زرم بات کرنا  
ہوں، حقیقت یہ ہے کہ یہ سب کچھ سارا تمہارا اپنا ہی بنایا، اہے اور اس میں حضور  
پاک کے مزاج کی بات نہیں ہے یعنی یہ جو کچھ آپ کر رہے ہوا وہ جس طرح آپ  
کرنا چاہتے ہو۔ اب تو اس میں حکمران بھی شامل ہونے لگے ہیں۔ گور حکمر الْعَالَمَ  
نہ ہوتا سے حضور پاک ﷺ کا نام لینا ہی نہیں چاہیے کیونکہ پہلی بات جو اکثر دیکھ  
کے اندر حضور پاک ﷺ نے فرمائی ہے وہ صداقت اور امانت ہے۔ باوجودہ میں یہ

بات ہونی چاہیے کہ جس کی امانت ہواں کو واپس کرے۔ عوام کی جو چیز ہے وہ  
 عوام کو واپس ہونی چاہیے۔ صداقت کا معنی یہ ہے کہ اس سنتج پر کوئی Statement،  
 کوئی بیان غلط نہ ہو۔ اخباری بیان بھی غلط نہ ہو۔ تو یہ دو باتیں ہیں صداقت اور  
 امانت جو اس دین کے آغاز سے بھی پہلے موجود تھیں اور یہ دو باتیں حضور پاک ﷺ کے نبوت کے اعلان سے پہلے ہی مشہور تھیں کہ آپ صادق ہیں، صادق ال وعد  
 ہیں اور امین ہیں اور آپ نے کافروں کو یہ بات تسلیم کرائی کہ اگر میں یہ کہوں کہ  
 پہاڑ کے پیچھے سے دشمن آ رہا ہے تو کیا تم مان لو گے؟ سب نے کہا جی ہاں۔  
 ”اگر“ کا جو لفظ ہے اس پر غور کریں۔ بڑے خوب صورت انداز سے آپ نے  
 بات فرمائی۔ ”اگر میں یہ کہوں کہ دشمن آ رہا ہے“ جو کہ تمہیں معلوم ہے کہ نہیں آ رہا  
 ہے تو تم کیا کہو گے؟ کافروں نے کہا ہم آپ کی بات مان لیں گے۔ مطلب یہ کہ  
 آپ نے صداقت کا اتنا اعتقاد پیدا کر لیا کہ اگر غیر صادق بات کریں تو بھی  
 صداقت ہے۔ تو صادق کی بات ہی صداقت ہوتی ہے۔ حضور پاک ﷺ نے یہ  
 ثابت کر دکھایا۔ کیا بات ثابت کی؟ کہ صادق کی بات صداقت ہے۔ جو آپ  
 فرمائیں وہ صداقت ہے۔ دنیا کی جو صداقتیں ہیں ہم ان کو Verify کرتے ہیں  
 اور تجزیہ کرتے ہیں۔ مثلاً کوئی یہ کہے کہ آپ کے گھر کے باہر ایک آدمی آیا ہوا ہے  
 اگر آپ کوئی شک ہے تو باہر جا کر دیکھو اگر کوئی شخص نہیں آیا ہوگا تو وہ کہنے والا  
 سچا نہیں ہوگا اور آیا ہوگا تو کہنے والا سچا ہوگا۔ یہ تو وہ بات ہوئی جس کا ہم تجزیہ کر  
 سکتے ہیں اور جس کا ہم جائزہ لے سکتے ہیں اور جس کا ہم ثبوت مہیا کر سکتے ہیں۔  
 ایسی باتوں میں تو آپ صداقت پر غور کر سکتے ہو لیکن جب یہ کہا جائے کہ کیا اللہ

ہے؟ تو اس کا کیا ثبوت؟ یہاں پر پیغمبر ﷺ کی ذات پر اعتماد کے بغیر چارہ نہیں۔  
 اگر کوئی پوچھتے کہ اللہ کا ثبوت کیا ہے تو پیغمبر ﷺ فرماتے ہیں کہ اللہ ہے چونکہ یہ  
 بات میں کہہ رہا ہوں اس سے بڑا ثبوت اور کیا ہو سکتا ہے کہ اللہ ہے اور بس اللہ  
 ہے۔ لہذا نہ ثابت ہو سکنے والی بات بھی اعتمادِ شخصیت کے ذریعے ثابت ہو سکتی  
 ہے۔ آپ کی ذات اتنی معتبر ہے کہ آپ کافر مایا ہوا مستند ہے۔ آج تک کسی کو اللہ  
 کا ثبوت نہیں ملا اور آج تک لوگ مانتے چلے آرہے ہیں کہ اللہ ہے۔ یہ اس لیے  
 کہ فرمانے والا سچا ہے۔ حضور پاک ﷺ کے قول کی خوبی یہ ہے کہ آپ نے  
 فرمایا کہ اللہ ہے جب کہ اللہ کا ثبوت نہیں ہے اللہ کے واقعات نہیں ہیں اور اللہ  
 ہمارا تجربہ نہیں ہے اور اللہ ہم نے دیکھا نہیں ہے۔ ایک دفعہ حضور پاک ﷺ نے  
 فرمایا کہ اللہ ہے تو بس ٹھیک ہے اللہ ہوگا۔ پھر وہ فرماتے ہیں کہ اس کو سجدہ کرو تو  
 یہ بھی ٹھیک ہے اور اللہ حضور پاک ﷺ پر درود پڑھتا ہے، یہ بھی ٹھیک ہے۔ آپ  
 غور کریں کہ اللہ تعالیٰ نے اتنی دنیا پیدا فرمائی ہے اور صرف ایک ذات پر درود  
 بھیجا جا رہا ہے، تو حضور پاک ﷺ کی بات اس حد تک صداقت ہے کہ وہ جو کہیں  
 وہ سچ ہے۔ یہ بات حضور پاک ﷺ کی ذات پر اعتماد کے بغیر ممکن نہیں۔

پھر جب معراج شریف کا واقعہ ہوا اور حضرت ابو بکرؓ سے کہا گیا کہ  
 تمہارے نبی ﷺ یہ بات کہہ رہے ہیں تو انہوں نے کہا جب آپ ﷺ فرمارے  
 ہیں تو ٹھیک ہے، ایسا ہی ہوگا۔ اور یہی ایک راز ہے کہ جو بات حضور پاک ﷺ  
 فرمارے ہیں وہ ایسا ہی ہوگا۔ بہت سی باتیں ہیں جن کا ثبوت مہیا کرنا مشکل  
 ہے۔ مثلاً مرنے کے بعد ایک زندگی ملے گی۔ اس کا ثبوت کسی کے پاس نہیں۔

کبھی کوئی مرا ہوا بندہ آپ کے پاس نہیں آیا ہوگا کہ وہاں یہ یہ ہو رہا ہے۔ لیکن مرنے کے بعد کی زندگی ایمان ہے۔ ایسا ایمان جس کا کوئی ثبوت نہیں ہے۔ اللہ اور اس پر اعتماد تو ہے لیکن جس کا ثبوت نہیں ہے، ایسے فرشتے جن کا ثبوت نہیں ہے، ایسے جبراً تیل جن کا ثبوت نہیں ہے۔ یہ سب ایمان ہی ایمان ہے، ایمان ہی ایمان ہے۔ یہ ایمان حضور پاک ﷺ کی صداقت والی شخصیت پر اعتماد کی وجہ سے ملا اور یہ حضور پاک ﷺ کا اعجاز ہے۔ آپ کا سب سے بڑا اعجاز یہ ہے کہ حضور پاک ﷺ نے خدا کو ایسا منوایا کہ جیسے ہم دیکھ رہے ہیں حالانکہ ہم نے دیکھا نہیں ہے۔

آپؐ کی ذات پر اس طرح کا اعتماد ہونا چاہیے اور صرف جلوس نکالنے سے بات نہیں بنتی۔ اس جلوس میں مجھے ایک اچھی بات نظر آتی ہے کہ عیدِ میلاد النبی ﷺ کا جلوس ہوا اور داتا صاحبؒ پر جا کر ختم ہو۔ اس بات سے داتا صاحبؒ کا حضور پاک ﷺ سے کوئی رشتہ ضرور ثابت ہوتا ہے۔ ورنہ اس مقام پر جانے کا کیا سبب ہے غالباً یہ ایک بھی واقعہ ہے کہ داتا صاحبؒ مظہر نورِ خدا ہیں۔ پھر اس میں ایک اور بات دیکھو کہ جب جانے والے منانے کا کوئی پروگرام نہیں بنارہے تو نہ جانے والے کچھ نہ کچھ تو کریں گے۔ نہ جانے والے ہمہ لگہ چاہتے ہیں، رونق چاہتے ہیں۔ اس لیے جانے والوں کو چاہیے کہ کوئی نہ کوئی فنکشن جو حضور پاک ﷺ کے نام کا ہوا سے بڑے مقدس انداز میں ضرور کیا کریں تاکہ لوگوں کے اندر شعور پیدا ہو رہے لوگ تو یہی کچھ کرتے رہیں گے؛ تیل گاڑی، زندہ باد، مردہ باد اور ڈھول ڈھکے کرتے رہیں گے۔ اس سے بچنا چاہیے۔ اب تو بزرگوں کے عرس پر

بھی ایسا ہوتا ہے مثلاً دھماں ہے، دھماں اسلام کے شعائر اللہ میں سے تو نہیں ہے۔  
 مادھوالل حسین ” کے دربار آپ کبھی گئے ہوں تو عجیب و غریب منظر ہوتا ہے، یہ  
 اسلام کی بات نہیں ہے۔ اسلام کے اندر تو یہ واقعہ ہے کہ حضور پاک ﷺ کی یادمنانی ہو  
 تو ہمیشہ یاد رکھنی چاہیئے ہمیشہ ہی مناؤ اور اس طریقے سے مناؤ کہ اس کے اندر  
 سنجدگی پیدا ہوا اور تقدیس پیدا ہوا اور ادب پیدا ہوتا کہ بچوں کے اندر اور نئی نسل  
 کے اندر روشی پیدا ہوئی نہ ہو کہ آپ اسے بے ترتیب کرو۔

اس جلوس سے حکومت والوں نے بھی فائدہ اٹھایا۔ اس سے حکومت  
 کچھ دیر پا ہو جاتی ہے، لوگ سمجھتے ہیں کہ حکمران نیک لوگ ہیں، حضور پاک ﷺ  
 کے جلوس میں شامل ہوئے ہیں، لوگ جھنڈیاں لے کر دیتے ہیں، ایسا شخص مہنگا  
 بیچتا ہے اور بھائیوں کو نقصان پہنچاتا ہے، گھٹیاں فروخت کرتا ہے اور مال میں  
 ملاوٹ کرتا ہے، لیکن جھنڈیوں کے پیسے ضرور دیتا ہے کہ میلاد النبی ﷺ پ  
 لگادو۔ ایسے آدمی کو اتنا کہو کہ غور کرے کہ وہ حضور پاک ﷺ کی امت کے ساتھ کیا  
 کر رہا ہے۔

ایک شخص نے دوسرے سے کہا کہ دیکھ بھئی تیرے کارخانے کی بنی ہوئی  
 چائے ہم نے پی ہے لیکن اس میں کوئی ذائقہ نہیں نکلا۔ کہتا ہے کہ گلمہ نہ کیا کر،  
 تیرے کارخانے کی بنی ہلدی میں بھی تو کھارہا ہوں بالکل زہر ہے۔ کھانا آپ  
 نے دو وقت کا ہی کھانا ہے پھر رخصت ہو جانا ہے۔ کوئی آدمی آج تک ایسا نہیں ملا  
 جو چار وقت کھانا کھا سکے۔ آپ کے معدے تو ویسے ہی خراب ہیں، آپ خوراک  
 کی بجائے دوائی کھاتے رہتے ہو۔

ضرورت کے بعد آنے والا پیسہ صرف نظر آتا ہے محسوس نہیں ہوتا،

ضرورت تک پیسہ پیسہ ہے لیکن ضرورت کے بعد آنے والا پیسہ بے کاری چیز ہے آتا ہے جاتا ہے۔ ایک آدمی نے مجھ سے کہا کہ میرا کاروبار نہیں چلتا تھا ہمارے پیر صاحب نے دعا کی اور کہا پھل فروٹ بنچوں میں نے فروٹ کی دوکان کھول لی، پہلے خربوزے بنچے، پھر دوسری چیزیں، اب اللہ کے فضل سے میری اپنی دوکان ہے اور روزانہ ہزار روپے کی آمدن ہو جاتی ہے، Sale بڑھتی ہے، آمدن بڑھتی ہے، رونق لگی ہے۔ اب وہ کرتایہ تھا کہ میں روپے والی چیز پچاس روپے میں بنچا تھا۔ اب اپنے بھائی سے زیادہ منافع اپنے پیر صاحب کا نام لگا کر لے لیتا تھا۔ اس میں نہ تو پیر خوش ہوتا ہے اور نہ حضور پاک ﷺ خوش ہوں گے۔

کہیں تم حضور پاک ﷺ کے نام پر حضور پاک ﷺ کے بتائے ہوئے راستے کے علاوہ نہ چل پڑنا۔ اس بات کا اندر یہ ہے، اس کا خیال کرنا۔ کہیں ایسا نہ ہو کہ یاد مناتے ہوئے آپ بہک جاؤ اور پھر کہیں ایسا نہ ہو کہ ہمیشہ کے لیے آپ پر یادیں منانے کی پابندی لگ جائے۔ آج جس طرح ہوتا ہے داتا صاحبؒ کے عرس پر کہ عرس منانے والے کسی آدمی نے ”کشف الحجوب“، نہیں پڑھی۔ منانے والے بھائی گیٹ تک جلیبی کھا کے آگئے اور کہتے ہیں سب جان اللہ! داتا صاحبؒ کا عرس ہے، سب جان اللہ کیا جلیبی ہے۔ اب آپ ہی بتاؤ جلیبی سے کیا تعلق داتا صاحبؒ کا۔ پھر کہتا ہے کہ چلو رونق میلہ بھی دیکھیں۔ اب اس نے رونق میلے کا نام داتا صاحبؒ کھدیا ہے۔ اگر آپ کو حضور پاک ﷺ کی یاد حضور پاک ﷺ کے قریب نہیں لے کے جاہی تو پھر آپ کو اختیاط کرنی چاہیے اور غور کرنا چاہیے۔

پھر آج کا دن آپ کے لیے مبارک ہو گیا۔ کوئی شخص یہ کہے کہ میں آج نصف شب کو حضور پاک ﷺ کے نام کے دور کعت نفل ضرور پڑھوں گا اور میں فلاں وقت درود شریف پڑھوں گا اور یہ کہ آپ نے فرمایا ہے تو میں تقلید کرتا ہوں اور میں بھائی کو معاف کرتا ہوں اور یہ کہے کہ ایک آدمی کو میں نے تکلیف دی تھی اور آج کی وجہ سے میں اس سے معافی مانگ لیتا ہوں۔ ایسی صورت میں آج کا دن مبارک ہے۔

آپ غصہ بھی کرتے ہو لاچ بھی کرتے ہو، نفرتیں بھی کرتے ہو، مال جمع بھی کرتے ہو، اس کی گنتی بھی کرتے ہو، دنیا کی آرزو کے پیچھے بھاگے دوڑے پھرتے ہو اور پھر حضور پاک ﷺ کی محبت کا نام بھی لیتے ہو یہ سب اتنا مکمل یہی کل نہیں ہے یعنی یہ محبت مشین کی طرح نہیں ہے۔ آپ کا دل کہے اور آپ کی روح کہے کہ ”الصلوٰۃ والسلام علیک یا رسول اللہ“۔ یہ درود شریف پڑھا جائے، غور سے پڑھا جائے، آنسوؤں سے پڑھا جائے، میں نے پہلے بھی بتایا تھا کہ روزانہ پڑھا جائے۔

اب میں آپ کو حضور پاک ﷺ کے میلاد کی نظم سناتا ہوں:  
 مبارک اہلی ایماں کو کہ ختم المرسلین آئے  
 مبارک صد مبارک بانی دینِ مسیح آئے  
 مبارک ہو کہ دنیا میں شہہ دنیا و دیں آئے  
 چراغِ طور آئے، زینتِ عرشِ بریں آئے

کہ حسن ذات دینے کے لیے ذوقِ یقین آئے  
 مبارک ہر جہاں کو رحمۃ اللعائیں آئے  
 یہ روزگن سے بھی پہلے زمانے کی کہانی ہے!  
 دو عالم میں محمدؐ کا نہ تھا ثانی، نہ ثانی ہے!  
 فنا زیرِ قدم ان کی بقا پر حکمرانی ہے  
 محمدؐ کے غلاموں تک کی ہستی جاؤ دانی ہے  
 سراپا عشقِ حق بن کر حسینوں کے حسین آئے  
 مبارک ہر جہاں کو رحمۃ اللعائیں آئے  
 وہی حم و طہ ہیں مدثر ہیں مزل ہیں  
 وہ کرمنا بنی آدم کی تفسیرِ مکمل ہیں  
 امام الانبیاء ہیں، نور ہیں، انسانِ کامل ہیں  
 ”خدا خود میرِ مجلس ہے محمدؐ شمعِ محفل ہیں“  
 دولوں کو نورِ دینے کے لیے نورِ مبین آئے  
 مبارک ہر جہاں کو رحمۃ اللعائیں آئے  
 دمِ عیشیؐ، پید بیضا، سے آگے ہے مقام ان کا  
 کلامِ اللہ کی تفسیر ہے گویا کلام ان کا  
 حیاتِ جاؤ داں دیتا ہے دنیا کو پیام ان کا  
 خدا ہی جانتا ہے کس قدر پیارا ہے نام ان کا

گناہ گارونہ گھبراو شفیع المذنبیں آئے  
 مبارک ہر جہاں کو رحمۃ اللعائیں آئے  
 در و دیوار طیبہ کے خوشی سے جگگاتے ہیں  
 فضا میں رقص کرتی ہیں پرندے چچھاتے ہیں  
 ملائک حور و غماں راہ میں آنکھیں بچھاتے ہیں  
 کہ سلطان زمانہ دہر میں تشریف لاتے ہیں  
 جبین آسمان جھکتی ہوئی سوئے زمیں آئے  
 مبارک ہر جہاں کو رحمۃ اللعائیں آئے  
 دو عالم کے دلوں کو نور دیتا ہے جمال ان کا  
 یہ جمال ان کی یہ دل ان کا صفت ان کی کمال ان کا  
 یہ دل ان کا چراغ ان کے فراق ان کا وصال ان کا  
 غلامِ کمتریں و اصفَ علی کو ہے خیال ان کا  
 محمدؐ کی غلامی میں قلوب العاشقین آئے  
 مبارک ہر جہاں کو رحمۃ اللعائیں آئے  
 بات اتنی ساری ہے کہ آپ سب درود شریف پڑھو اور ہر آدمی حضور  
 پاک ﷺ سے دعا کرے کہ یا رسول اللہ ﷺ امت پر رحم فرمائیں۔ اب وقت  
 ایسا آگیا ہے کہ انتشار ہو گیا ہے، آدمی، آدمی سے الگ ہو گیا ہے، فرقہ، فرقہ  
 سے الگ ہو گیا ہے، ایک دوسرے سے طبقے الگ الگ ہو گئے ہیں، کہیں ایسا نہ ہو  
 کہ ملت مٹ جائے۔

دعا یہ کرو کہ یا رب العالمین! یا رسول اللہ ﷺ! امت کو اکٹھا فرمائیں،  
 ملت کو اکٹھا فرمائیں، ان کو پھر عہد رفتہ کی طرف رجوع عطا فرمایا جائے، جس طرح  
 آپ پہلے رحمۃ اللعالمین بن کے تشریف لائے ہیں اسی طرح آج آپ کی یاد  
 رحمۃ اللعالمین کرے تاکہ ہمارے اندر سارے انتشار دور ہو جائیں۔ یہ دعا  
 کیا کرو کہ یا رب العالمین رحم فرماء! یا اللہ تعالیٰ اس امت پر ملت پر حرم فرماء۔ حضور  
 پاک ﷺ کی سب سے بڑی شان یہ ہے کہ آپ غریبوں میں غریب ہیں اور  
 بادشاہوں میں بادشاہ۔ جس انداز سے Approach کرو گے آپ کو حضور پاک  
 ﷺ کی شان ملے گی۔ محبت سے کرو دل سے دنیاوی آرزو نکال دو، پھر اللہ تعالیٰ  
 اور اللہ کے جبیب ﷺ رحم فرمائیں گے۔

سب سے بڑی دعا یہ ہے کہ یا اللہ ہمیں اپنے محبوب ﷺ کی محبت فرماء!  
 حضور پاک ﷺ کی محبت کے چراغ روشن ہوں! واقعی چراغوں میں حضور پاک  
 ﷺ کی محبت روشن ہو! یا اللہ ہم خالی تقریب منانے والی قوم نہ بن جائیں، خالی  
 جلوس نکالنے والی قوم نہ بن جائیں، خالی جلسے کرنے والی قوم نہ بن جائیں، ان  
 جلوسوں اور جلوسوں میں اگر وہ روح ہے تو یہ جاری رہیں، اگر نہیں ہے تو انہیں بند  
 کرا۔ یا رب العالمین! یا اللہ یا اللہ! روح والی بات نافذ فرماتا کہ صداقت کے  
 ساتھ اسلام کا بول بالا ہو۔ آمین۔

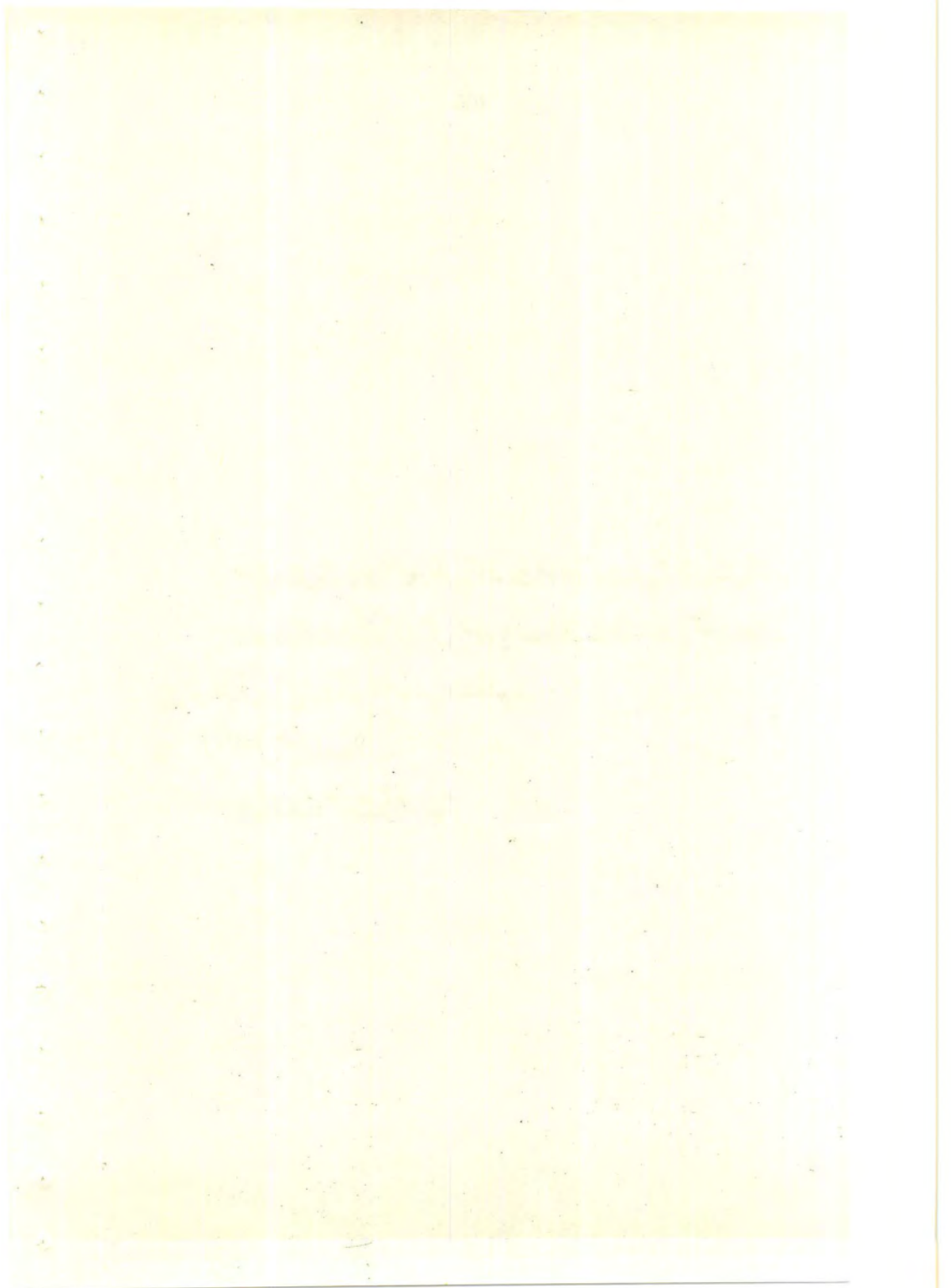
صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشہ سیدنا و مولنا  
 حبیبنا و شفیعنا محمد و آلہ واصحابہ اجمعین برحمتک یا ارحم  
 الراحمین۔



6



- 1 صوفیاء میں ایک بد مشہور نظریہ ”وحدت الوجود“ ہے۔ یہ بحث میں نہیں آتا۔
- 2 وحدت الوجود کے ضمن میں حضور پاک ﷺ کے مقامات پر مختلف بیان
- 3 ہیں اور خود فرمایا گیا ہے کہ انا بشر مثلکم۔
- 4 اصل علم کیا ہے؟
- واردات کا علم کیسے آتا ہے؟



سوال:

صوفیاء میں ایک بڑا مشہور نظریہ ”وحدت الوجود“ ہے۔ یہ سمجھ میں نہیں آتا۔

جواب:

وحدت الوجود کا علم آپ کے ایمان کے لیے فرض نہیں۔ وحدت الوجود  
کا جو علم ہے اور علم کے طور پر راجح ہے اس پر آپ کا ایمان ہے یا نہیں؟ انسان  
کہاں تک مجبور ہے اور کہاں تک آزاد ہے یعنی تقدیر کہاں تک ہے اور تم پیر کہاں  
تک ہے؟ اس بارے میں آپ کا کیا خیال ہے؟ اللہ کہتا ہے کہ بات یہ ہے اور  
انسان دیکھتا ہے کہ بات کچھ اور ہے۔ اللہ کہتا ہے کہ میں زمین و آسمان کا مالک  
ہوں جب کہ مکان کی رجسٹری آپ کے پاس ہے اور پھر رجسٹری یہاں رہ جاتی  
ہے اور آپ نے رجسٹر ہو جانا ہے۔ زمین کو اپنے نام انتقال کرواتے کرواتے  
آپ انتقال کر جاؤ گے اور زمین بیہیں رہ جائے گی۔ آپ مالک مکان ہو اور اللہ  
ملکیت کا مالک ہے اور آپ کی زندگی سے زیادہ ٹھہر نے والا ہے۔ اب آپ خود  
سوچو مالک بڑا ہو گایا ملکیت بڑی ہو گی؟

اللہ کہتا ہے کہ میں اس کائنات سے پہلے بھی تھا اور اس کے ختم ہونے  
کے بعد بھی رہوں گا۔ اس کے مالک ہونے کا ثبوت یہ ہے کہ آپ کے پیدا

ہونے سے پہلے موجود تھا۔ جس اللہ کی عبادت آپ کے دادا جان نے کی، آپ کے پوتے بھی اسی کی عبادت کریں گے۔ اللہ کی بات سمجھنی ہے تو ادب سے سمجھو، پھر بات سمجھائے گی۔ یا پھر بے باک ہو کے سامنے آؤ۔

ایک آدمی نے کہا میں خدا ہوں۔ دوسرے نے کہا تم بے وقوف ہو جو اپنے آپ کو خدا کہتے ہو۔ اس نے کہا میں واقعی خدا ہوں، سارے کام میں نے کیے ہیں۔ اس نے کہا شہوت دو کہنے لگا اس خدا نے کون سا شہوت دیا ہے۔ ہو سکتا ہے کہ تم عام کی بات نہ مانو لیکن اللہ تعالیٰ جو کچھ کہہ چکا ہے اسے وہ پہلے منوا چکا ہے۔ اب اس سے آگے کی بات کرو۔ یاد رکھنا! اسلام اللہ کی بھی ہوئی بات کا نام ہے۔ جس علم کو کسی پیغمبر نے اپنی سنت بنالیا اس پر تنقید کرنے سے ایمان ختم ہو جائے گا۔ بات صرف یہ نہیں کہ وہ پیغمبر ہیں بلکہ ہم سے ہر چیز میں زیادہ ہیں، علم میں زیادہ، دانائی میں زیادہ اور مرتبت میں تو ہیں ہی زیادہ۔

جب آپ کا کوئی استاد کہہ دے کہ یہ بات ہے، اور شاگرد نئی بات کہہ دے اور استاد کو سمجھانے لگ جائے تو آپ کہیں گے کہ شاگرد پاگل ہو گیا ہے۔ خدا تعالیٰ آپ کی دریافت نہیں ہے، آپ کی Discovery نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ پیغمبر کی دریافت اور اس کی ذمہ داری ہے۔ پیغمبر کے بارے میں، اللہ کے بارے میں، اللہ کے ارشادات کے بارے میں جو کچھ بیان آپ تک آیا اس میں اللہ کے حبیب ﷺ کی سند شامل ہے۔ اگر اللہ کے حبیب ﷺ نہ فرماتے تو آپ کو یقین نہ آتا کہ اللہ نے یہ کتاب پھیجی ہے۔ یا آپ پر بھی نازل ہو سکتی تھی مگر آپ پر اس لیے نازل نہیں ہوئی کہ آپ سند نہیں ہیں، حالانکہ آپ جب پڑھتے

ہیں تو اس وقت یا آپ پر ہی نازل ہوتی ہے۔ لیکن آپ سند نہیں۔ جب آپ قرآن کی بات کسی اور کو سناتے ہیں تو وہ شخص سوچتا ہے کہ یہ آدمی معانی غلط کر گیا ہو گا، اپنی طرف سے زیر بزرگا گیا ہو گا۔ قرآن آپ کے پاس آگیا ہے، محفوظ حالت میں آگیا ہے، اللہ تعالیٰ کی طرف سے آگیا ہے، اللہ تعالیٰ کے بارے میں آگیا ہے، اس میں اللہ تعالیٰ کے احکام بیان ہو گئے، اللہ تعالیٰ کے خواص بیان ہو گئے، اس میں اللہ کے محبوب ﷺ کی سند شامل ہے۔

اب اللہ کے بارے میں جو کچھ واضح ہونا تھا وہ پوری طرح واضح ہو گیا۔ اب اللہ کے ساتھ زیادہ بے تکلفی نہ دکھانا۔ اللہ نے کہا کہ میں رزق دیتا ہوں ماننے والا مانتا ہے کہ اللہ رزق دیتا ہے، تحقیق کرنے والا جانتا ہے کہ رزق دفتر سے ملتا ہے، مہینے کی پہلی تاریخ کو تخریج ملتی ہے، کام کرتے ہیں، پیسے ملتے ہیں، کام نہ کریں، پیسے نہیں ملیں گے۔ اب آپ کا ایمان کیسے محفوظ ہو؟ اللہ نے کہا میں رزق دیتا ہوں تو یہ اللہ ہی ہے جو رزق دے رہا ہے، وہری سے جو لائے ہو واللہ دے رہا ہے، دفتر سے جو لائے ہو واللہ دے رہا ہے، اللہ جو بھی ذریعہ بنادے دیتا وہ آپ اللہ ہی ہے۔ اللہ کے بیان کے مطابق اگر تمہیں مشاہدہ ہو جائے تو یہ تمہاری خوش قسمتی ہے اور اگر مشاہدہ نہ ہو تو بھی آپ کے ایمان میں کمی نہیں آئی چاہیے۔ اللہ کے ہونے کا ثبوت کوئی نہیں ہے، اس کا ثبوت صرف یہ ہے کہ انسانی زندگی میں سب سے بڑے انسان ﷺ نے جب کہہ دیا کہ اللہ ہے تو ہم مانتے ہیں کہ اللہ ہے۔ اس لیے ثبوت دینے والی کوئی بات نہیں۔

بعض لوگوں کو ثبوت ضروری لگتا ہے۔ جو بندہ اللہ کا ثبوت تلاش

کرتا ہے، کافر ہو کر مرے گا۔ جتنا وقت تو اللہ کو ثابت کرنے میں ضائع کرے گا  
اتئی دیر میں دوسرا آدمی اللہ کے خلاف ثبوت دے دے گا۔ اللہ کو مان لو بے دلیل  
مان لو۔

ایک بزرگ کی شیطان سے بحث ہو گئی۔ شیطان نے پوچھا کہ تیراللہ  
کہاں ہے۔ بولے اللہ میرے پاس ہے۔ شیطان بولا تیرے پاس تو میں بھی کھڑا  
ہوں۔ پھر بولے اللہ زندگی دیتا ہے۔ شیطان نے کہا یہ جنازے؟ بولے اللہ  
صحت دیتا ہے۔ شیطان نے کہا پھر ہمپتال کیوں بیماروں سے بھرے پڑے  
ہیں۔ غرض یہ کہ بزرگ نے جو کچھ کہا کہ اللہ کرتا ہے، شیطان نے ثابت کر دیا کہ  
اس کے عکس بھی اللہ کرتا ہے۔ بہت پریشانی کا عالم تھا۔ اب وہ کیسے ثابت  
کریں۔ لمبی چوڑی دلیلیں پیش کیں مگر سب کو شیطان نے توڑ کے رکھ دیا۔ ان  
بزرگ کے مرشد زندہ تھے، اس وقت وہ حاضر ہوئے، انہوں نے کہا کہ شیطان  
سے کہو کہ میں نے خدا کو بے دلیل مانا ہے۔ انہوں نے شیطان سے کہا کہ میں  
نے اللہ کو دلیل کے بغیر مانا۔ شیطان نے کہا تیرا مرشد کامل تھے، پچاگیا اور نہ تو اللہ  
کو دلیل سے ڈھونڈتا ہے اور میں اس کو دلیل سے توڑتا ہوں۔

اس لیے آپ اللہ کو دلیل سے نہ ڈھونڈنا، آپ اس کو ایمان سے  
ڈھونڈنا۔ ایمان والے کے لیے دلیل کی ضرورت نہیں ہے۔ ایمان، ایمان ہی ہے  
اس لیے لوگ جو کہتے ہیں انہیں کہنے دو۔ آپ یہ کہو کہ میں نے ”وحدت الوجود“  
کو مانا۔ ویسے میں نے اس بارے میں آپ کو روکا تھا۔ اپنی کتاب میں میں نے  
ایک جگہ لکھا ہے کہ وحدت الوجود علم نہیں ہے، یہ مشاہدہ ہے۔ اگر آپ

Pantheism کو مشاہدہ نہیں مانو گے تو یہ آپ کا علم نہیں بنے گا۔ آپ نے اسے یقین کے ساتھ مانا ہے، ثبوت کے ساتھ نہیں۔ اب آپ ایمان کے ساتھ کہو کہ میں نے اللہ کو مانا دلیل کے بغیر اور اللہ کے جیب ﷺ کو مانا دلیل کے بغیر۔ مشاہدہ اس کے بعد آئے گا۔ آپ کا ایمان اب مضبوط ہو گیا۔ ثبوت دینے کی ضرورت کوئی نہیں اور ثبوت دینے کی کوشش بھی نہ کرنا، آپ یقین میں رہنا ”وحدت الوجود“ کو ماننے سے پہلے ایک بات ضروری ہے کہ آپ ”غیر اللہ“ کو پہچان لو۔ غیر کے کہتے ہیں جب کہ کائنات میں اللہ کا غیر کوئی نہیں ہے؟ اللہ نے جس کو اپنا غیر کہہ دیا وہ اللہ کا غیر ہے۔ اللہ جس کو اپنا کہے وہی اللہ کا اپنا ہے۔ ورنہ وہ کہاں اور تم کہاں! اللہ کے اپنے کام ہیں چاہے پابندی ہو یا مجبوری ہو۔ خوش قسمت انسان وہ ہے جو اپنے حاصل کیے ہوئے انعامات کو اللہ کا احسان کہے اور اللہ کی دی ہوئی محرومیوں کو اپنی خامی کہے، مثلاً محرومی قدرت کی طرف سے آرہی ہے اور اس بات کا صاف پتہ چل رہا ہے یعنی اچانک کوئی حادثہ ہو جائے یا کوئی واقعہ ہو جائے یا بیٹا پیدا نہیں ہو رہا اور صرف بیٹیاں ہی پیدا ہو رہی ہیں۔ اس کو اپنی طرف منسوب کرو اور جو آپ نے حاصل کر لیا، اپنے حاصل کیے ہوئے انعام کو اللہ کا احسان مانو۔ خوش قسمت انسان وہ ہے جو اس زندگی کو خوبیوں، خامیوں محرومیوں اور اتفاقات سمیت اسے اللہ کا احسان ثابت کر کے اس دنیا سے کامیابی کے ساتھ نکل جائے۔ خوش قسمت انسان کے لیے محرومیت بھی عطا ہو سکتی ہے، فراوانی بھی وہ اللہ ہی دیتا ہے۔ ہم غریب تو اس سے دعا مانگتے رہتے ہیں، اور پتہ نہیں ہوتا کہ کیا دعا مانگتی ہے۔ ایک آدمی دعا مانگ رہا تھا۔ پاس سے

فرشته گزرا۔ اس نے پوچھا کیا مانگ رہا ہے، کہا میں دعا مانگ رہا ہوں، اس نے کہا دعا مجھے بتا دے، میں اللہ کو پہنچا دوں گا۔ اس نے ایک ایک کر کے دعا میں گنو انا شروع کر دیں۔ تب جبراً میل اللہ علیہ السلام نے کہا ”میں سمجھ گیا ہوں بات کیا ہے، میں اللہ سے کہہ دوں گا تیرابندہ کہہ رہا تھا اپنے علاوہ مجھے سب کچھ دے دے۔“ یہ ہے تمہاری دعا۔ اس کے علاوہ تم کچھ مانگ نہیں سکتے۔

اللہ اللہ ہے۔ اللہ دولت دے گا۔ اللہ مرتبہ دے گا لیکن یہ عین ممکن ہے کہ دولت والے کا نام فرعون ہو بات ایمان کی ہے۔ اگر ایمان ہو تو گھر سے بے گھر ہونے والا شخص پیغمبر بھی ہو سکتا ہے۔ یہ سب اللہ کے کام ہیں۔ آپ یہ نہیں کہہ سکتے کہ کسی کے ساتھ اللہ ناراض ہے اور اس وجہ سے وہ شخص غریب ہے۔ عین ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ امیر کے ساتھ ناراض ہو۔ دولت مندوں کو ہم نے اکثر عذاب میں مبتدا دیکھا ہے۔ نہیں ہو سکتا کہ صرف غریب پر ناراض ہو۔ غریب گلہ کرے گا تو عین ممکن ہے اس کی غربی کا فر ہو جائے۔ بات اب واضح ہے نہ غربی کوئی شے ہے اور نہ امیری کوئی شے ہے۔ اگر ایمان قائم ہو تو غربی بھی اچھی چیز ہے اور امیری بھی اچھی چیز ہے۔ اگر ایمان قائم نہ ہو تو غربی بھی عذاب ہے اور امیری بھی عذاب ہے۔ مقصد یہ ہے کہ آپ نے یہ دیکھنا ہے کہ آپ نے اپنی زندگی میں ایمان کو کس طرح لا گو کیا ہے۔

عین ممکن ہے کہ اللہ گرمیوں میں گرم ریت کی عزت افزائی کر دے اور دریا کو شرمندہ کر دے۔ یعنی یہ کر بala ہے، جو فتح کر رہے ہیں وہ فاتحین ہیں لیکن اللہ ان کو ہمیشہ کے لیے شرمندگی دے دیتا ہے۔ اور جو بظاہر شکست میں ہیں ان

کے لیے ہمیشہ کے لیے سرفرازی ہے۔ یہ اللہ کے کام ہیں کہ ریت کو عزت دے اور فرات کو پیشائی دے۔ ایسا ہو سکتا ہے، وہ اللہ جو ہوا، وہ مالک اللہ ہے، کمال کا اللہ ہے۔ ذرا اس کی بات دیکھو۔ کہتا ہے میں نے تمہیں سب کچھ دے دیا، پیسے بھی میں دیتا ہوں، اچھا ذرا ہمیں قرض حسنہ تو دو۔ دانا آدمی یہاں پاگل ہو جائے گا۔ وہ کہے گا یا اللہ اگر آپ پیسے دینے والے ہیں تو پھر پیسے مانگنے والے آپ کیوں ہیں۔ یہی راز ہے۔

ہیں خالق کو نین تیرے کام نزالے  
دیتا ہے کبھی اور کبھی مانگ رہا ہے

جب اللہ مانگے تو اس کی راہ میں پیسہ دینا آپ کی عبادت ہے۔ اگر آپ کو پیسہ دے تو یہاں آپ کی عبادت ہے۔ اس لیے اللہ کے بارے میں حتیٰ بات کہنا بہت مشکل ہے۔ مثلاً آپ یہ دیکھو کہ رحمان اس کا نام ہے، اس کی ایک صفت رحمان ہے لیکن ”قہار“ بھی تو اسی کا نام ہے۔ ایک ہی ذات کی دو صفات رحمٰن اور قہار، دونوں حق ہیں۔ قہار بھی اسی ذات کی صفت ہے اور وہ انتارحم والا ہے کہ ستم کرے تب بھی کرم ہے۔ اب جو کافر ہے اس پر کرم بھی ستم ہے۔ بے پناہ دولت ملی ہے لیکن وہ فرعون بن گیا ہے۔ اور مومن جو ہے وہ ہزار مشکلات سے گزر، آزمائش سے گزر، اس پر کرم ہی کرم ہے۔ ساری بات تعلق کی ہے۔ تعلق ہی کرم ہے۔ تعلق اگر قائم ہے تو ستم بھی کرم ہے۔ تعلق نہ ہو تو ہر عطا تمہیں خطا کی طرف لے جائے گی۔ اگر آپ اپنے حاصل کو اپنے قبضے میں رکھتے ہیں تو خدا کو آپ سمجھ نہیں سکتے۔ اللہ نے ٹھیک کہا ہے کہ پیسہ گئنے والا حقیقت آشنا نہیں ہو سکتا۔ اللہ کا

گلہ کس لیے کر رہے ہو؟ جو کچھ اس نے بنایا تھیک ہی بنایا ہے۔ انسانوں کا گلہ  
 کیوں کر رہے ہو؟ انسانوں کا آپ کے ساتھ عمل جو بھی ہے، اگر تم اللہ کی طرف جا  
 رہے ہو تو یہ اللہ کی طرف سے ہو گا۔ اب آپ دیکھو کہ اگر آپ کو عقل کے ذریعے  
 کوئی خزانہ مل جائے تو یہ اللہ کی طرف سے ہو گا کیونکہ عقل اس نے دی ہے۔  
 مثلاً آپ مزدوری سے کچھ کما کر لے آئے ہو، اب مزدوری کی قوت دینے والا اللہ  
 ہے لیکن آپ کے اندر بھوک اور کھانے کی لذت اس کی طرف سے ہے۔ جو  
 بھوک کا حال ہے اس سے پوچھو جس کے پاس کھانا ہے لیکن بھوک نہیں۔ تیرے  
 کھانے کو بھوک اور لذت میں Convert کرنے کا حق اللہ کے پاس ہے۔  
 تمہیں آنکھوں کا نور عطا کیا گیا ہے، اس نور سے نظر آنے والے جو نظارے اللہ  
 نے عطا کیے ہیں، اس کا شکر ادا کرو۔ تمہیں دیکھنے والا بنایا، تمہارے دیکھنے کے  
 لیے تمہارے خوب صورت بچے بنائے، ان بچوں سے پیار پیدا کیا، نظارے  
 بنائے بلکہ ہر چیز بنائی اور تمہیں دیکھنے کے لیے مہلت عطا کی۔ پھر اس کے بعد  
 نظارہ چھن جائے گا۔ اس سے پہلے کہ ہر چیز چھن جائے کیا تم چھوڑنے کے لیے  
 تیار ہو؟ بات اتنی ساری ہے، اگر تم چھوڑنے کے لیے تیار ہو جاؤ تو بات سمجھ  
 آجائے گی۔ یہاں پر تمہاری کوئی ملکیت نہیں ہے۔ یہ شہر تلاش کا شہر ہے، تلاش  
 بہت بڑی جگہ ہے۔ اگر آپ سودوزیاں کے چکر سے نکل جائیں تو پھر سودوزیاں  
 کیا ہے، نفع نقصان کیا ہے۔ اگر کوئی شخص اللہ کی یا حق کی تلاش کر رہا ہے تو اس کا  
 نفع نقصان کا چکر بند ہونا چاہیے۔ اللہ کو تلاش کرنے والے نفع کے چکر سے آزاد  
 ہوتے ہیں۔ ہمیں تو سجدے سے کام ہونا چاہیے، حاصل اور ناحاصل کی بات نہیں

ہے۔ جو آدمی سودوزیاں کے چکر سے نکل جائے وہ اللہ کے قریب جا سکتا ہے۔ انسان اگر اپنے حال کو اللہ کی عطا مان لے تو پھر اللہ کا قرب حاصل کر سکتا ہے۔ اگر اس بات کا پتہ نہ چلے تو کسی تیرے شخص کو درمیان میں رکھ لو اور اس سے پوچھو کہ کیا میں ٹھیک چل رہا ہوں؟ اس طرح انسان سوچ سے فتح جاتا ہے کیونکہ بعض اوقات خود سمجھنے سے بات سمجھنیں آتی۔ ایک بات یاد رکھو، اگر کبھی چار بھائی آپس میں میٹھے ہوں تو آپ ضرور سوچا کرو کہ ہم میں سے ایک نے جنازہ بنانا ہے اور باقی تین نے وہ جنازہ اٹھانا ہے۔ ہم میں سے کوئی ایک بھائی پہلے جا سکتا ہے۔ جانے والا جو بھی جائے گا وہ دوسروں کو غم دے کے جائے گا، اس کو جانے کا غم ہوگا، اور جو رہ جائیں گے ان کو رہ جانے کا غم ہوگا۔ چار میں سے ایک نے جانا ہے اور تین نے اس کو اٹھانا ہے۔ ہماری مخلقین، ہماری دوستیاں، ہمارے احباب، یہ سارے کے سارے یہ ہمارے جو خوشیوں میں شامل ہیں انہیں نے غم بنانا ہے۔ یہ جو خوش چہرے ہوتے ہیں انہوں نے ایک دن غم زدہ بننا ہے۔ یہ سب چہرے One fine morning ہونا ہے وہ ضرور ہو جاتا ہے۔ اب اس علم کی گنجائش رکھو، اس کو سمجھو، پھر سارا علم آپ کو آجائے گا۔ ہیرا پھیری کا علم بند کرو۔ اب وحدت الوجود کی بات بتاتا ہوں آپ کو۔ یہ بہت لمبا علم ہے، وہ اس کو سمجھنے کے لیے ضروری ہے کہ جو شخص ابليس کے عمل کو پہچان لے اور ابليس کی آگاہی حاصل کر لے وہ ”وحدت الوجود“ کا جلوہ دیکھ سکتا ہے۔ میں اس کی نشانی بتاتا ہوں آپ کو۔ ایک ایسا مشاہدہ ہو سکتا ہے کہ انسان پر ایک ایسا وقت آئے چاہے وہ ایک منٹ کے لیے آئے کہ وہ

جس طرف دیکھے اسے ایک ہی چہرہ نظر آئے۔ یہ وقت چند لمحات کا ہو سکتا ہے۔ وہ شخص ”وحدت الوجود“ کا فلسفہ بیان کر سکتا ہے۔ جس پر یہ کیفیت نہ آئی ہو وہ ”وحدت الوجود“ کی بات نہ کرے۔ بات سمجھ آئی! اپنے جلوے کا آپ شیدائی، آپ ہی حکم دے، آپ ہی عطا کرے، سر دلبراں بھی خود آپ خود دلبراں بنائے، خود دلبراں پیدا کرے، خود محبت عطا کرے، خود محبوب عطا کرے، خود حسن پیدا کرے، خود حب پیدا کرے، اور پھر خود ہی جلوہ دیکھے اپنی آنکھوں سے۔

تمہاری آنکھ سے دیکھا تمہیں تو اٹھ گیا پردہ  
ہماری آنکھ کو جلوہ ترا حائل نظر آیا

وہ ہماری آنکھ ہونیں سکتا، یہ الگ راز ہے۔ اس راز کو سر دلبراں کہتے ہیں۔  
اگر اس وقت اور اس لمحے میں یہ کیفیت مل جائے تو ٹھیک ہے۔ ورنہ علم گمراہ کر دے گا۔

یار کو ہم نے جابجا دیکھا  
کہیں ظاہر کہیں چھپا دیکھا  
کہیں بولا بلی وہ کہہ کے است  
کہیں رندوں کا پیشووا دیکھا  
کہیں ہے بادشاہ تخت نشیں  
کہیں کاسہ لیے گدا دیکھا

یہ سارا واقعہ سوچنا نہیں ہے، اگر ہونا ہو تو پھر ہو جاتا ہے۔  
معمول ہو رہا ہے عالم میں نور تیرا  
از ماہ تا بہ ماہی سب ہے ظہور تیرا

وحدث کے ہیں یہ جلوے نقش و نگار کثرت  
 گر سرِ معرفت کو پاوے شعور تیرا  
 ایک چیز میں دوسری چیز کے ہونے کو "ہمہ اوت" کہتے ہیں۔  
 شنیدم بہ صنم خانہ از زبان صنم  
 صنم پرست و صنم ہم صنم شکن ہمہ اوت  
 اگر آپ کو یقین ہو جائے کہ یہ جو پھر آپ کے سر پر لگا ہے اس میں کسی  
 ہاتھ کا قصور نہیں، یہ کہیں دور سے آیا ہے، اس میں بندے کا قصور نہیں، کسی کا گلنہ  
 کرنا۔ پھر آپ کو وحدت الوجود سمجھ آجائے گا۔  
 دن کو اسی سے روشنی شب کو اسی سے چاندنی  
 حق تو یہ ہے کہ روئے یارِ مشی بھی ہے قمر بھی ہے

سوال:

وحدث الوجود کے صنم میں حضور پاک ﷺ کے مقامات پر مختلف بیان  
 موجود ہیں مگر خود فرمایا گیا ہے کہ انا بشر مثلکم۔

جواب:

گستاخ آدمی حقیقت کو کبھی نہیں پاتا۔ حضور پاک ﷺ کا مقام انہائی  
 ادب کا مقام ہے۔ یہ عام بات ہے کہ اپنے باپ سے زیادہ ادب اپنے دادا کا  
 کرنا چاہیے۔ اصول کی بات ہے نا۔ اپنے باپ کے باپ کا ادب زیادہ کرنا  
 چاہیے اور اپنے ایمان سے زیادہ ایمان دینے والے کا ادب کرنا چاہیے۔ اپنے  
 سجدوں سے زیادہ ادب اپنے مسجدوں کا کرو۔ جو اللہ اپنے فرشتوں سمیت اپنے

محبوب پر درود بھیج رہا ہے اس ذات مبارک کی شان کو دیکھو۔ وہ انسان تو  
ہیں مگر اتنے بھی نہیں کہ جتنا تم سمجھ رہے ہو۔ ہیں تو انسان مگر یوں بھی نہیں۔ یہ  
بات کہ میں تمہاری طرح کا انسان ہوں کہنے کی کب ضرورت پڑی؟ جب لوگوں  
نے کہا کہ ہم سمجھ گئے، آپ ہی آپ ہو۔ فرمایا میں آپ ہی آپ نہیں بلکہ انا  
بشر مثلکم مگر تم یہ دیکھو کہ بات اس سے آگے ہے۔

مثلکم ہی سہی انسان مگر آج کی رات  
عرش پر کرنے لگیا ہے وہ بسر آج کی رات

میرا مطلب ہے عرش پر جس کی رات بسر ہو رہی ہو وہ ”مثلکم“، تو ہے لیکن اتنا  
بھی نہیں جتنا تم سمجھ رہے ہو۔ یہ ایک واقعہ ہے، میں ادب کی بات کر رہا ہوں، اس  
ذات پاک کا ادب کرنا بہت لازم ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ آپ کی آواز  
سے کوئی آواز بلند نہ ہو۔ یہ بات کہنے کی ضرورت کیا ہے؟ آواز کا بلند ہونا ادب  
کی کمی ہے۔ یہاں تک کہ آپ کے سامنے آواز اوپنجی نہ کرو۔ یہ اتنا بڑا راز ہے۔

کس طرح پرده انھائے آدمی اس راز سے

بے خبر جریل تک ہے آپ کی پرواز سے

آپ کی ذاتِ گرامی ہر بلندی سے بلند

پست ہر آواز کا قدم آپ کی آواز سے

یہ راز کون بتائے، ہر آواز کا قدم آپ کی آواز سے پست ہے۔ یہ ایک

راز ہے۔ حضور پاک کا ادب آپ لوگوں کا دین ہے۔ میرا دین کیا ہے؟

حضور پاک کی ذات کا ادب۔ مجھے اور کچھ پتہ نہیں۔ فرشتے کچھ پوچھیں تو

کہنا مجھے کچھ پتہ نہیں، میں تو صرف اس ذات کا ادب کرتا ہوں۔ کس کی اطاعت کرتے ہو؟ کہو مجھے پتہ ہی نہیں، میں اس ذات پاک ﷺ سے محبت کرتا ہوں۔ مجھے اس کے علاوہ کچھ پتہ ہی نہیں کہ میں اس ذات پاک ﷺ کا غلام ہوں۔ میں آپ کو اصل دین کی بات بتارہا ہوں۔ بہت زیادہ بُمی چوڑی نمازوں پر بھروسہ نہ کرنا کیونکہ نجانے کس وقت کون سی نمازل و نادی جائے اور کون سے اعمال ضائع کر دیے جائیں۔ مگر ہر دم ادب میں اور محبت میں رہو۔ ہمہ حال درود شریف پڑھتے رہو۔ یہ بات سمجھنے والی ہے۔ اللہ کی بات کو غور سے سمجھا کرو۔ اللہ کی ہستی اور اس کی وضاحت نہیں کرنی چاہیے۔ بس اس ذات پاک ﷺ کے ادب میں رہو۔ ادب کی تعریف یہی ہے کہ درود شریف پڑھتے جاؤ۔ بحث کی کوئی بات نہیں ہے۔ حضور پاک ﷺ کا مقام ایسا مقام ہے کہ

ادب گاہ پیست زیر آسمان از عرش نازک تر  
نفس گم کرده می آید جنید و بازیزد ایں جا

ادب اور محبت میں یہ ہوتا ہے کہ

ہر چہرے میں آتی ہے نظر یار کی صورت  
احباب کی صورت ہو کہ اغیار کی صورت

جس سے Love ہو، اس کی صورت ہر چہرے میں نظر آتی ہے۔ مقام ایسا ہوتا ہے کہ وہ صورت ہر چہرے میں جلوہ گر ہوتی ہے۔ یہ ہے ”وحدت الوجود“ کا مقام۔ اگر یہ صورت حال نہ ہو اور صرف علم ہو تو یہ مقام خطرناک ہے، وحدت الوجود ہو یا وحدت الشہود کوئی اور بات کرو۔ ایسا سوال کرو جس کا

تعلق آپ کی ذات کے ساتھ ہوا اور واقعی اس کا حل آپ کو نہ ملا ہو۔ زندگی میں ایسے بے شمار واقعات آتے ہیں کہ باطن کے حوالے سے کوئی سوال حل نہیں ہوتا۔ جب زندگی میں ہی ایسے سوال کا حل کوئی شخص پیش کر دے تو ایسے لمحات بڑے خوش گوار ہوتے ہیں۔ جو کچھ آپ کو علم آتا ہے اپنی جگہ بجا، اپنے استعمال میں رکھو مگر جب کبھی اس علم کے اندر واقعی کمی محسوس ہو تو سوال پوچھو کمی کی تعریف یہ ہے کہ ایسی کمی یا ضرورت جس کی قیمت پوری زندگی بھی ہو تو منظور ہو تمہیں۔ کوئی ایسا سوال اچانک جائے تو اس کا جواب دینے کے لیے سب لوگ مل کر دعا کر سکتے ہیں۔ آئندہ بھی آپ آئیں، خوشی کی بات ہے۔ کوئی ایسا سوال ہو جو آپ کے خیال کے سفر کے درمیان اچانک پیش آئے اور آسودگی نہ پائے۔ ورنہ وہ سوال جو کتاب میں ملتا ہے اس کا جواب بھی کتاب میں ملتا ہے اور جس کے جواب میں کتابیں لکھی گئیں وہ ہم پڑھ کچکے ہیں۔ ہم ان سوالوں پر Concentration کر رہے ہیں جن کا جواب واقعی کتابوں سے اخذ کرنے کا موقع نہیں مل سکتا۔ یہ وہ سوال ہیں، ہماری مجبوریوں کے سوال ہیں اور ان سوالوں کو ہم بڑی احتیاط سے Deal کرتے ہیں۔ ہمارے پاس ایک خاص وقت بلکہ محدود وقت ہے، ان سوالوں کے علاوہ علمی سطح پر بھی بہت سا علم ہے مگر ہمارے ہاں ایک خاص انداز کی بات ہے اور یہ ایک خاص انداز کے مطابق ہو رہی ہے۔

آپ کوئی اور سوال کرو \_\_\_\_\_ بولو \_\_\_\_\_ موقع ہے پوچھلو۔

سوال:

”رب زدنی علاما“ رسول پاک ﷺ کو خدا تعالیٰ نے کیوں سکھایا؟ اور یہ

کہ اصل علم کیا ہے؟

جواب:

یہ ایک راز کی بات تھی کہ اے اللہ میرے علم کو بڑھا۔ اگر اللہ آپ کو وہ اصل علم عطا کر دے تو آپ اپنی ساری پر اپنی کو قربان کرنا شروع کر دو گے۔ یہ علم پڑھنے کے لیے آپ دعا کرتے جاؤ۔ ہو سکتا ہے آپ کا علم کسی عمل کی صورت اختیار کر لے۔ یہ ممکن ہے کہ علم عمل بن جائے، ممکن ہے کہ علم معلومات بن جائے۔ اور ممکن ہے کہ علم تعلیم بن جائے۔ ہمارے پاس علم کی بے شمار تعریفیں ہیں۔ معلوم کو بھی ہم علم کہتے ہیں حالانکہ معلوم کی نفع کو بھی علم کہتے ہیں۔ ایسے علم بھی ہیں کہ کوئی شخص نگاہ ملا کر چلا گیا اور ہمارا علم بدلتا گیا۔ ہم یہ بھی جانتے ہیں کہ ہمارے علم کی حد یادداشت تک ہے اور یادداشت تحریر ہے۔ ہمارا علم لا دینیت سے باہر بھی آتا ہے۔ ہمارا علم ضرورت بھی ہے۔ اللہ کا علم بڑھے تو یقین حاصل ہو جاتا ہے اور یقین کو اگر مشاہدہ مل جائے تو یہ "عین الیقین" ہو جاتا ہے۔ ایسا ہو سکتا ہے۔ آپ کو اگر زندگی میں یقین مل جائے تو آپ کی زندگی کا حاصل Ben جاتا ہے۔ اس یقین کے حاصل نہ ہونے تک زندگی کے وہ عام Reliable مشاغل بھی جاری رکھو گے جو عام طور پر ترک ہو جانے چاہیں، ختم ہو جانے چاہیں، جب تک اس حوالے سے انقلاب نہ آئے تو کوئی آپ کو کس طرح بات سمجھائے، آپ کا علم واردات کیسے بنے۔ آپ میرے ملنے کے لیے آتے ہو اب یہ ہو گا کہ میرے ملنے سے آپ کی زندگی بدل جائے گی یا میرے ملنے کے بعد آپ کی زندگی میں تبدیلی نہیں آئے گی۔ اگر تبدیلی نہیں آئی تو یہ ملاقات جھوٹ

ہے اور اگر آپ کی زندگی میں تبدیلی آئی ہے تو یہ واردات ہے۔  
سوال:

سر! واردات کا علم کیسے آتا ہے اور دوسرا سوال یہ ہے کہ ادب کیا ہے؟

جواب:

انسان جو بھی چیز ہے، ایک وجود کا نام ہے اور اس کا نام کوئی رکھ لو  
مثلاً عبد الجید۔ جہاں تک انسانی وجود کا تعلق ہے وہ اپنے آپ کو انسان کہہ رہا  
ہے۔ ایک غم خدا نخواستہ آگیا، اس کا نام ہم نے غم زدہ رکھ لیا۔ آپ انسان ہو اور  
انسان کو پتہ نہیں چلتا کہ دکھ کہاں سے آگیا۔ دکھ تین طرح سے ہو سکتا ہے۔ کسی  
چیز کے چھن جانے یا کسی کے نہ ہونے کا یا کسی کے چلے جانے کا۔ یعنی دکھ یہ ہے  
کہ کوئی آگیا، کوئی چلا گیا یا کوئی نہ آیا۔ ان تین صورتوں میں سے کوئی بھی ایک  
صورت ہو تو انسان غمگین ہو جاتا ہے۔ بعض اوقات آپ دیکھو گے کہ کسی وقت  
آپ کے ذہن کی کوئی گتھی کھل گئی اور آپ دانا ہو گئے، آپ Wise ہو گئے ورنہ  
آپ Otherwise ہتھے۔ ایسا ہوتا ہے کہ یہاں کی دانائی کھل گئی اور کیمیا گری  
آگئی۔ اب جس آدمی میں دانائی آگئی وہ Consciously اپنی زندگی بدلتا جاتا  
ہے۔ اگر کہیں سے خدا نخواستہ غم آجائے تو کہیں گے میں غم کیں ہوں، غم میں  
ہوں، اس لیے کھانا نہیں کھاتا۔ یہ وہی انسان ہے جو پہلے کھانا کھاتا تھا۔ آج بھی  
وہی انسان ہے لیکن اب غم میں مبتلا ہے، اس لیے کھانے کے پروگرام بدل گئے۔  
تھی وہ ایک شخص کے تصور سے

اب وہ رعنائی خیال کہاں

اب وہ کہاں کھانا کھائے کیونکہ غم آگیا ہے۔ کھانے کا خیال بدل گیا۔  
 صحت بھی بدل گئی۔ ایک واقعہ سے ساری زندگی بدل گئی۔ ایسے ہی اچانک کسی  
 دوسرے واقعے کے بعد اب وہ چھوٹی چھوٹی با تیں Wisely بولے گا۔ اب وہ شخص  
 اور طرح سے سوچے گا۔ اس کے اندر اور طرح سے فکر پیدا ہو جائے گی۔ وہ  
 عبادت بھی اور طرح سے کرے گا۔

مجھے آہ و فغاں نیم شب کا پھر پیام آیا  
 سنبھل اے دل کہ پھر شاید کوئی مشکل مقام آیا

اور یہ کہے

خود کی گھیاں سلبجھا چکا میں  
 مرے مولا مجھے صاحبِ جنوں کر  
 اور پھر بات کچھ اور بن جائے گی۔ وہ سوچتا رہ جائے گا کہ  
 سبزہ و گل کہاں سے آیا ہے  
 ابر کیا چیز ہے ہوا کیا ہے  
 اور وہ یہ کہے گا کہ یا اللہ!

پاتا ہے بُج کو مٹی کی تاریکی میں کون  
 کون دریاؤں کی موجودوں سے اٹھاتا ہے سحاب  
 موتیوں سے کس نے بھر دی خوشہ گندم کی جیب  
 موسموں کو کس نے سکھلاتی ہے خونے انقلاب

اب اس شخص کو پتہ چل گیا کہ یہ تو اور طرح کی زندگی ہے۔ کچھ ایسے ہی  
یہ زندگی ہے۔ اب وہ شخص Wise ہو گیا۔ سوچنے لگ گیا کہ اصل کیا ہے؟ یہ کیا  
ہے؟ وہ کیا ہے؟ اب وہ کھانا پینا بھی بھول گیا۔ جو انسانی فرائض تھے بھولتا جا رہا  
ہے۔ صرف ذہن کا کوئی پرزہ Develop ہوا اور اس کی ساری زندگی بدل  
گئی۔ اب اس کے دل کے اندر ایک لہر اٹھی ہے، اسے آپ محبت کی لہر کہتے ہیں۔  
محبت کی لہر جب اٹھے تو اندر کی ساری زندگی بدل جاتی ہے۔ محبوب کے جمال کا  
پرتو جتنا ہوتا ہے انسان اتنا سہم جاتا ہے، اس کو ادب کہتے ہیں۔ آپ کے سہم  
جانے کا نام ادب ہے۔ رعی جلالی محبوب اور رعی جمالی محبوب سے انسان سہم  
جاتا ہے، ادب میں آ جاتا ہے۔ محبوب کا ملنا کتنی خوشی کی بات ہے مگر پھر اندیشہ رہتا  
ہے کہ کہیں محبوب ناراض نہ ہو جائے۔ محبوب نازک مزاج شہنشاہ ہوتا ہے۔  
بادشاہوں کے مزاج بڑے نازک ہوتے ہیں۔ وہ شخص اپنے محبوب کو بادشاہ سمجھتا  
ہے۔ اس کو ادب کہتے ہیں۔ ادب کا یہ قرینہ کسی نے خود نہیں سیکھا بلکہ یہ خود  
بنخود Develop ہوتا جاتا ہے اور اپنی بے مایگی، کم مایگی اور بے چارگی کا  
احساس ہو جاتا ہے۔ یعنی کہ چاہئے والوں کا ہمہ حال ایک ہی موسم ہوتا ہے، ہمہ  
حال مل کے رونا اور ہمہ حال روکر ملنا۔ ان کی قسمت میں رونا لکھا گیا۔ وہ کہتا ہے  
آنسو بھی تم سے چھین لیے جائیں گے۔ بس بات ختم ہو گئی کہ اس کی متاری حیات  
بھی چھن گئی۔ یعنی آنسو بھی چھین لیے۔ اب اس نے اور کیا کرنا ہے۔

مجھ سے مجھ کو جدا کیا تو نے

میرا بن کر یہ کیا کیا تو نے

میرے آنسو بھی مجھ سے چھین لیے  
کس قدر غم عطا کیا تو نے

ایسی صورت میں ادب خود بخود پیدا ہو جاتا ہے۔ ادب اطاعت میں  
ڈھل جائے تو یہ شریعت بن جاتا ہے۔ ادب والا شخص اگر صرف ادب کرتا جائے  
اور دور سے ادب کرتا جائے اطاعت میں بھی نہ ہو، پھر بھی وہ کچھ نہ کچھ بن کے  
رہتا ہے۔ وہ ایک طرح کا مضمون بن جاتا ہے جس کو کوئی بیان نہیں کر پاتا۔ ایسے  
لوگ ہوتے ہیں جو صرف محبت میں چل رہے ہوں اور محبت کے ساتھ اطاعت  
میں نہیں آتے تو محبت ان کا حباب بن جاتی ہے۔ اب وہ صرف حباب سے محبت  
کرتے ہیں۔ اطاعت کا مضمون ان کو سمجھ نہیں آتا۔ اطاعت میں محبت ہو جائے تو  
یہ تو مومن کا مقام ہے۔ مومن کا کیا مقام ہے؟ اطاعت میں محبت۔ خالی محبت بھی  
تجسس کا مقام ہے۔ خالی اطاعت جو ہے اس کے بارے میں بھی سوچا جاسکتا  
ہے لیکن اطاعت میں محبت سب سے اچھی چیز ہے۔ اطاعت بھی ہو اور محبت بھی  
ہوئیہ ادب کا فرینہ ہے۔ یہ فرینہ آپ کا دل آپ کو سکھاتا ہے، محبوب نہیں سکھاتا۔  
یہ خود بخود ہی آپ میں پیدا ہو جائے گا۔ مثلاً آپ بیٹھے ہوں گے آپ سے بڑا  
کوئی شخص آئے گا تو آپ خود بخود ہی اس کے ادب میں کھڑے ہو جائیں گے۔  
کسی کے ادب میں سر پہلو پی پہن لی جاتی ہے۔ یہ واقعہ خود بخود ہوتا ہے۔ محبت  
ان کی طرف سے نشانی ہے، محبت ان کی مہربانی ہے، محبت یہ ہے کہ عبادت کے  
وقت رفت طاری ہو بائے، محبت کرنے والوں کی آنکھ بیسہ تر رہتی ہے۔ ہوس  
والی آنکھ اور ہے، ڈری ہوئی آنکھ اور ہے، قرآنکھ اور ہے اور شرم و حیا سے محروم آنکھ

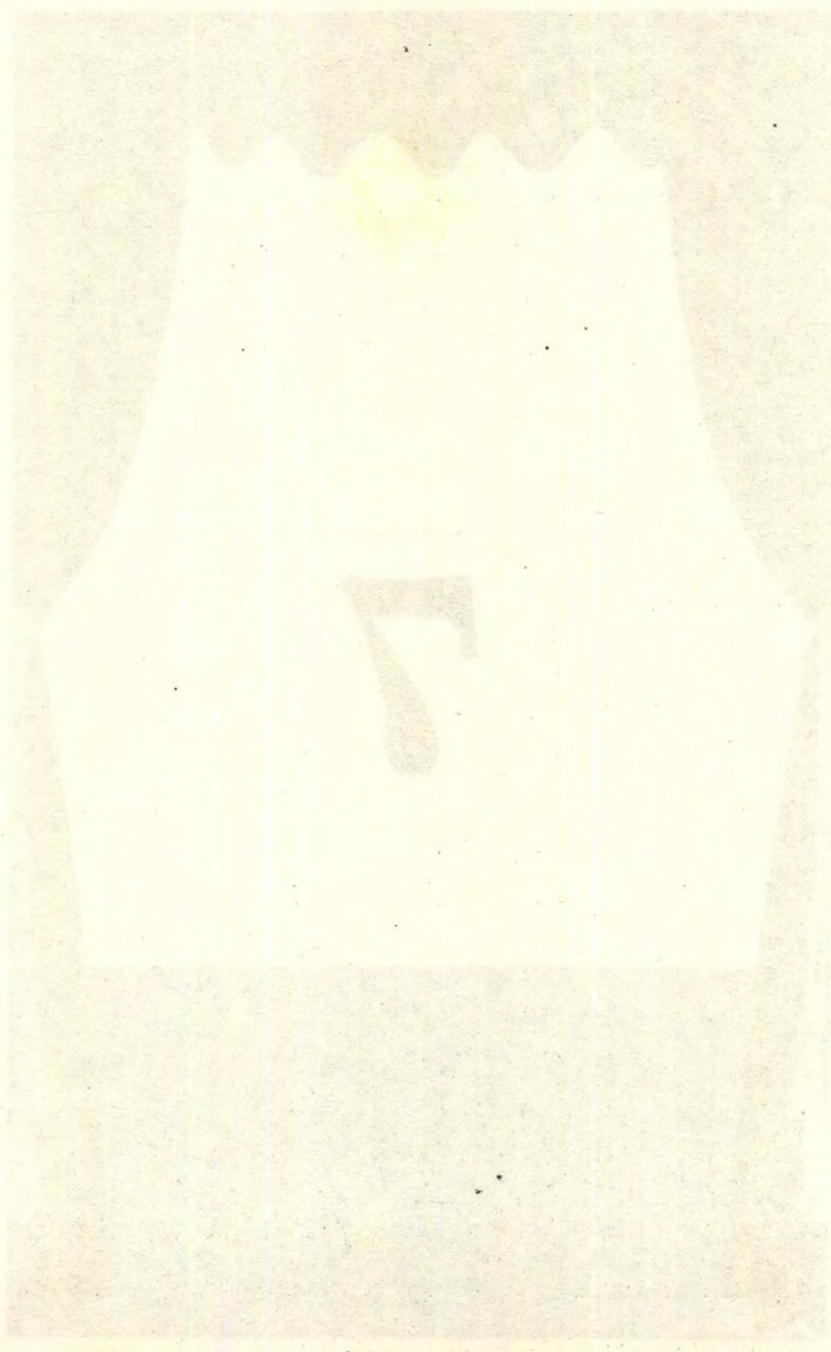
اور طرح کی ہے۔ یہ محبت اور ادب کی باتیں ہیں۔

یہ ادب محبت سکھاتی ہے، تر آنکھ سکھاتی ہے، تہائی سکھاتی ہے، اور  
اطاعتِ محبوب سکھاتی ہے۔ جب عشق کا اثر ہو جائے پھر اطاعت کا مضمون  
شروع ہو جاتا ہے۔ اب آخر میں دعا کرو

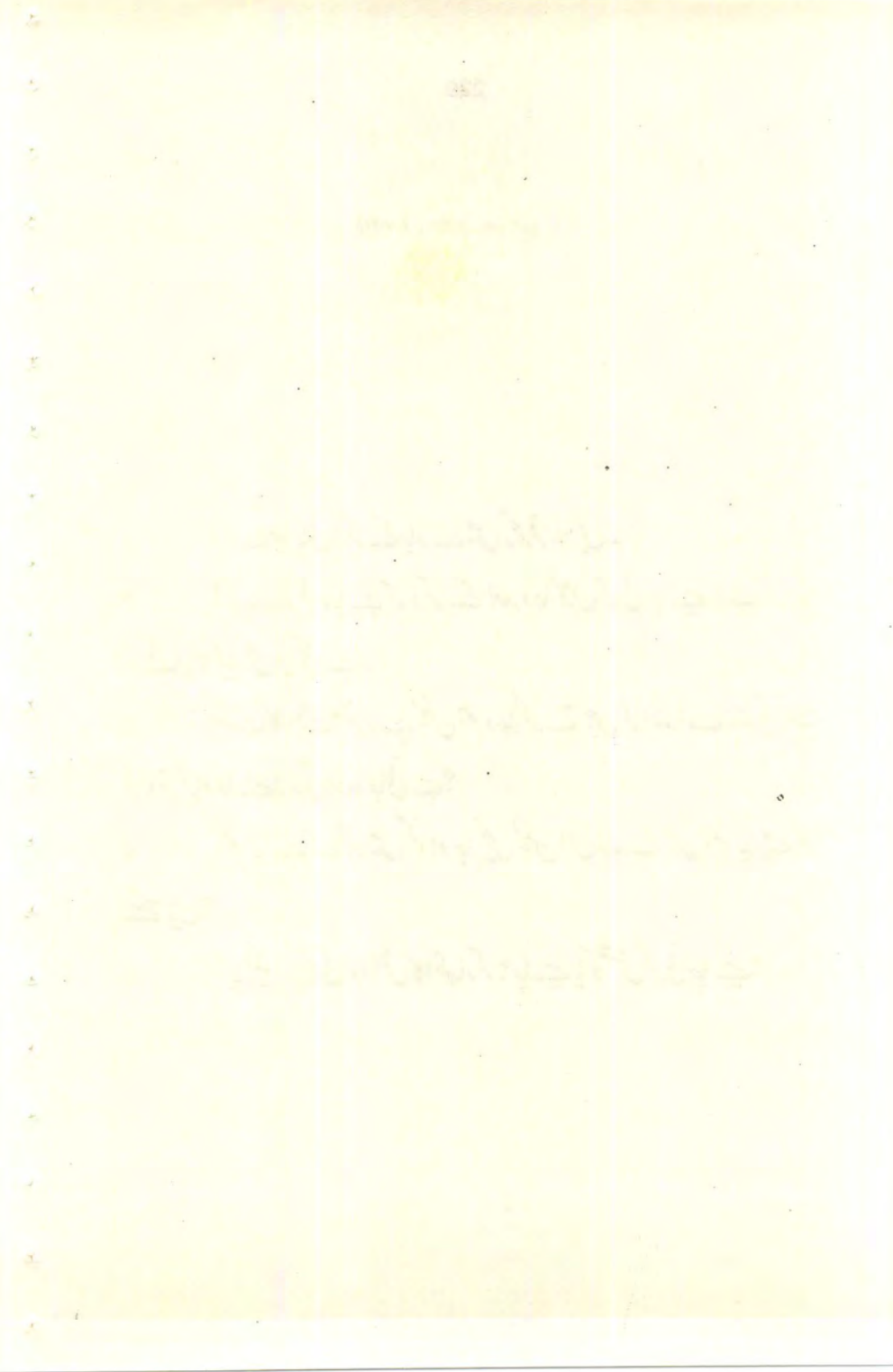
صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشہ سیدنا و مولانا  
حبيينا و شفيينا محمد وآلہ واصحابہ اجمعین آمين برحمتك يا  
ارحم الراحمين۔







- برائے مہربانی ذکر کے بارے میں پچھہ فرمادیں۔ 1
- آپ نے فرمایا ہے کہ ذکر کے بعد دعائیں کرنی چاہیے جب کہ دعا مانگنے کی تاکید بھی کی گئی ہے۔ 2
- موت کا وقت مقرر ہے لیکن ہم دعا کرتے ہیں کہ اللہ اسے زندگی عطا فرماتو کیا دعا سے زندگی بڑھ جاتی ہے؟ 3
- حکم یہ ہے کہ ذکر میں گم ہو جائیں لیکن اس زمانے میں ہم یہ کیسے کر سکتے ہیں؟ 4
- کیا فقیر بننے کی خواہش کا اظہار کرنا چاہیے یا کوشش کرنی چاہیے؟ 5



سوال:

برائے مہربانی ذکر کے بارے میں کچھ فرمادیں۔

جواب:

ذکر سے مراد ایک تو یہ ہے کہ آپ اللہ کا نام و روز بان کرنا شروع کر دیں اور پھر وہ متواتر ہو جائے، اس طرح آپ گے اندر ذکر جاری ہو جائے گا۔ یہ جو لفظ ”اللہ“ ہے یہ ذات نہیں بلکہ نام ہے۔ لفظ ”اللہ“ لکھا ہوا ہو یا بولا ہوا یہ اس ذات کا نام ہے، اللہ خود نہیں ہے۔ اب بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ مسلمان اللہ کے نام سے محبت شروع کر دیتے ہیں۔ اگر نام سے محبت ہو اور ذات کی پہچان نہ ہو تو بات سمجھنہیں آسکتی۔ اس لیے اکثر ذا کر اسم کا ذکر کرتے رہتے ہیں۔ اس میں برکت ضرور ہے مگر غور والی بات یہ ہے کہ ذات کا اپنا منشاء کیا ہے، پہلے اس بات کا پتہ ہونا چاہیے۔ ذکر کے وقت پکار کے وقت، شوق میں یا ابتلاء میں ”اللہ“ ایک ندا ہے، فریاد ہے۔ اب شوق میں اور ابتلاء میں پکارنے میں فرق ہے۔ ذکر کرنے والے کو اس فرق کا پتہ ہونا چاہیے کیونکہ اگر ایک بچے کے ہاتھ میں تلوار یا پستول ہو تو یا تو کسی کو مار دے گا یا خود کشی کر لے گا۔ ذکر اتنی بڑی طاقت ہے کہ ذکر کرنے والے کا خیال خود ہی تقدیر ساز بن جاتا ہے کیونکہ ذکر سے انسان اس

مقام پر پہنچ جاتا ہے جہاں ذا کر کے ارادے اور مذکور کے ارادے میں فرق نہیں رہتا۔ اگر انسان اپنی تکلیف، خواہش یا ضرورت کے مذاوا کے لیے ذکر استعمال کر لے تو یہ بڑے ہی غور والی بات ہے۔ اس لیے اکثر ذا کرین سے ذکر کی دولت علیحدہ رہتی ہے، ذکر شروع کر لیتے ہیں اور پھر جب ذکر بند ہو جاتا ہے تو انہیں سمجھ نہیں آتی کہ ایسا کیوں ہو گیا۔ پہلے ذکر کے آداب سیکھ لینے چاہیں۔ اگر آپ کے اندر اپنی ضروریات، اپنی پسند، اپنی ناپسند، اپنا غصہ، اپنی آرزو، عزت اور بے عزتی کا خیال موجود ہے تو ذکر جاری نہیں ہوگا۔ اگر آپ اپنے آپ کو اسم "اللہ" کے حوالے کر رہے ہیں تو پھر اللہ کا منشاء پہچانا ضروری ہے۔ آپ کی خواہشات اور مقدار کے فیصلے میں بڑا فرق رہتا ہے۔ زندگی میں دعاؤں، تقاضوں اور نجات کی آرزو رہتی ہے اور پھر ایک مقام ایسا آتا ہے کہ انسان کہتا ہے "چل تیری مرضی تو جہاں چاہے چھینک"۔ یعنی کہ اپنے آپ کو Willingly اللہ کے کردنے کو ذکر کرتے ہیں۔ ذکر کا منشاء یہ ہے کہ آپ اس کے اندر محییت اختیار کر لیں۔ پھر یہ آپ کے اندر اصلاح نفس پیدا کرے گا، آپ کو محییت عطا ہوگی اور پھر آپ ذکر کرتے جائیں گے۔ "لا الہ الا الله" بھی ذکر ہے، "لا الله" بھی ذکر ہے، "الله ہو" بھی ذکر ہے۔ جب آپ ذکر کرتے ہیں تو ایسا مقام بھی آ جاتا ہے جہاں ذکر کرنے والا یعنی "ذا کر" اور جس کا ذکر ہو رہا ہو یعنی "مذکور" دونوں ایک مقام پر اکٹھے ہو جاتے ہیں یعنی ذکر، ذا کر اور مذکور ایک نکتے پر اکٹھے ہو جاتے ہیں۔ یہ نکتہ کن فیکون "کامقام" ہے۔ حالانکہ یہ مقام اللہ کا مقام ہے مگر اللہ نے خود فرمایا ہے ومارمیت اذر میت ولکن اللہ رحمتی کہ

اے رسول ﷺ جو سکریاں آپ نے ماریں وہ آپ نے نہیں بلکہ اللہ نے ماری  
 تھیں۔ اور یہ کہ وما ينطق عن الهوى ان هو الا وحى يوحى به نبی ﷺ  
 اپنی مرضی سے نہیں بولتے بلکہ اللہ ہملاواتا ہے وحی آتی ہے۔ جب کسی صاحبِ ذکر  
 پر کوئی مقام آتا ہے تو یہ اس کی اپنی مرضی نہیں ہوتی بلکہ اللہ کی مرضی ہوتی ہے۔  
 اب آپ امام عالیٰ مقام علیہ السلام کو دیکھیں کہ وہ انتہائی سلطان الذکرین ہیں۔  
 جب آپ نے کربلا میں اپنی اولاد پر قبیلے پر اور اپنے آپ پر ابتلاء کا وقت دیکھا تو  
 یہ دعا کا وقت تھا مگر As a Zakir اور مقام تھا یعنی کہ پاسبانِ ذکر  
 ہونے کی حیثیت سے آپ نے وہی کام کرنا تھا جو منشائے ایزدی ہے۔ حالانکہ  
 امام پاک ﷺ کے لیے ضروری تھا کہ آپ دعا فرماتے کہ اس ابتلاء سے اللہ  
 بچائے مگر انہوں نے یہ دعا نہیں مانگی بلکہ یہ دعا مانگی کہ اے اللہ اس آزمائش میں  
 پورا اتار۔ اس وقت آپ نے آزمائش کو دور کرنے کی دعا نہیں مانگی۔ گویا صاحبِ  
 ذکر خود ہی صاحبِ تقدیر ہوتے ہیں۔ وہ تقدیر کے مقابلے میں کوئی تدبیر کرنا  
 مناسب نہیں سمجھتے بلکہ ایسا سوچنے کے قابل ہی نہیں رہتے۔ ذکر کا مطلب ہے  
 اپنے آپ کو تقدیر کے حوالے کر دینا یا قادر کے حوالے کر دینا۔ کیونکہ ذکر ” قادر ”  
 کا ہورہا ہے، اللہ کے نام کا ہورہا ہے، ذکر کے ذریعے قادر کے قرب کی تمنا کی  
 جا رہی ہے۔ اس طرح انسان تقدیر کو تسلیم کرنے کے مقام پر آ جاتا ہے۔ اگر  
 انسان تقدیر کا ساتھی ہو جائے تو پھر اس کو ذکر مانا چاہیے۔ اگر کسی کا کوئی عزیز نیمار  
 ہوا وروہ اس لیے ذکر کرے تو یہ کیسا ذکر ہوگا۔ کوئی شخص کرامت حاصل کرنے  
 کے لیے ذکر کر رہا ہے تو یہ ذکر کا حجاب ہے۔ ذکر میں داخل ہونے سے پہلے آپ

فیصلہ کرو کہ میں کوئی ذاتی آرزو نہیں رکھوں گا۔ بعض اوقات اولاد کی ضرورتیں ذکر میں رکاوٹ بنتی ہیں۔ اس لیے ذکر کرنے کا آسان طریقہ یہ ہے کہ آپ اپنی توجہ سے ذکر شروع کر دیں۔ اس میں جب بھی تیزی آئے گی جذب شروع ہو جائے گا اور آپ اپنی زندگی سے غفلت اختیار کر جائیں گے۔ اس لیے جس نے ابھی کام کرنے ہیں وہ ذکر نہ کرے۔ یہ کہنا بڑا مشکل ہے کہ یا اللہ جو تیر انشاء ہے وہ ہمارا بھی منشاء ہے۔ اس مقام پر پیغمبر بھی بعض اوقات سوال کر اٹھتے ہیں کہ ہم بچے کو مرتودیں لیکن یہ تو بتائیں کہ کس لیے؟ حالانکہ ان سے کہا گیا ہے کہ سب کچھ دیکھتے جاؤ مگر سوال نہ کرنا۔ قرآن مجید میں ایک جگہ آتا ہے کہ اقم الصلوة لذکری میرے ذکر کے لیے نماز کو فاقم کرو۔ یہ بھی ایک ذکر ہے۔ ”اللہ“، ”لا الہ الا اللہ“، ”لا الہ الا اللہ“، ”اللہ اللہ“، یا پھر ”اللہ هو“ ذکر ہے۔ اس طرح ذکر جاری ہو جاتا ہے، دل بول اٹھتا ہے۔ جب ذکر سے محیت حاصل ہو جائے اور آپ مقام Instruments ہیں، یہ اپنی خواہش نہیں رکھتے، اپنی تجویز نہیں رکھتے کیونکہ وہ تو تقدیر کے ایجنسٹ ہیں۔ ذا کر کو اگر کہا جائے کہ دس منٹ کے لیے یہ خدائی تمہیں دی جاتی ہے تو وہ دس منٹ کے بعد جوں کی توں واپس کر دے نہ اس میں کوئی Change کرنی ہے نہ آرزو داخل کرنی ہے، نہ اس میں سے کچھ نکالنا ہے۔ اچھا ذا کرو ہے جس کو اگر قوت مل جائے تو وہ اسے استعمال نہ کرے۔

ایک درویش اپنے مرشد کے پاس گیا اور کہا کہ آپ مجھے اسم اعظم کا ذکر دے دیں۔ مرشد نے فرمایا کہ آج سیر کرو مشاہدہ کرو، کل اسم اعظم کا ذکر بتادیں

گے۔ درویش چلتے پھرتے جنگل میں پہنچا، کیا دیکھتا ہے کہ ایک بوڑھا لکڑہارا لکڑیاں لارہا ہے اور اسے شہر کا کوتوال ملا۔ کوتوال نے کہا لکڑی مجھے دے دے۔ لکڑہارے نے کہا مجھے روپیہ دے دے میں نے محنت کی ہے۔ اس نے کہا میں کوتوال ہوں، بوڑھے نے کہا میں غریب ہوں۔ کوتوال نے لکڑہارے سے لکڑی بھی لے لی اور اسے مارا بھی اور پیسے بھی نہ دیے۔ وہ درویش سیدھا اپنے مرشد کے پاس چلا گیا اور واقعہ بیان کیا۔ انہوں نے پوچھا اگر تیرے پاس اسم اعظم ہوتا تو تو کیا کرتا۔ اس نے کہا اور تو کچھ نہیں، میں اس بوڑھے پر ظلم نہ ہونے دیتا۔ انہوں نے کہا تم ٹھیک کہتے ہوئیں بھی یہی کہتا ہوں لیکن تمہیں ایک بات بتاؤں کہ وہ بوڑھا میر امرشد ہے اور اسی نے اسم اعظم کا ذکر مجھے دیا ہے۔

بات اتنی ساری ہے کہ جن لوگوں کے پاس ظرف ہو وہ اس سمندر کا پانی پیس۔ ورنہ ذکر سے نقصان بھی ہو سکتا ہے۔ اب نماز جو ہے اس کو قائم کرنے کا حکم ہے۔ دو قسم کے آدمی ہوتے ہیں، ایک وہ جو کاروبار سے اٹھ کر نماز کی طرف جائے اور جس کی نماز قائم ہو گئی وہ نماز سے اٹھ کر کاروبار میں جاتا ہے اس لیے کہ وہ ہے ہی نماز میں، بس کچھ دیر کے لیے کاروبار کے لیے جاتا ہے۔ تو نماز قائم کرنا بھی ایک طرح کا ذکر ہے۔

اللہ کا فرمان ہے کہ میری کائنات کو غور سے دیکھو، نگاہ کو اور پراٹھا اور زمین سے آسمان تک دیکھو، پھر تمہاری بینائی واپس لوٹ آئے گی کیونکہ اتنی بلندی تم کیسے دیکھ سکتے ہو۔ پھر اللہ نے فرمایا کہ تم حیران رہ جاؤ گے، اب بتاؤ تجھے میری کائنات میں کوئی نقص نظر آیا۔ جب آپ کائنات کی Perfection دریافت

کرنے کے لیے متوجہ ہو جاؤ تو یہ مقام ذکر ہے۔ اس سے آگے بھی ایک مقام فرمایا کہ افلا یتفکرون یعنی تم فکر کیوں نہیں کرتے۔ فکر کے معنی غور و فہم کرو کہ تم کہاں سے آئے ہو؟ کون ہے جس نے تمہیں اس گمنام اور نہ سمجھ آنے والے سفر پر بھیجا ہے۔ آپ اپنی مرضی سے تو نہیں آئے۔ اپنی مرضی سے تو آپ نے اپنے Parents نہیں چھنے، اپنی مرضی سے اپنی تاریخ پیدائش نہیں چھنی۔ اپنی مرضی سے نام نہیں رکھا۔ اپنی مرضی سے اپنا انداز اختیار نہیں کیا۔ آپ نے اپنی مرضی سے وجود کی تشکیل نہیں کی۔ اس سفر پر روانہ کرنے والا کون ہے؟ جو روانہ کرنے والا ہے، وہی اس سفر کو Abruptly ختم کر سکتا ہے۔ وہ خدا ہے جس نے مجھے اس اجنبی دنیا میں ایک عجیب سفر پر روانہ فرمایا ہے اور وہی اس سفر کو کسی بھی لمحے بغیر وجہ بتائے ختم کر سکتا ہے، روک سکتا ہے۔ اللہ سے یہ مانگو "اے میرے اللہ میں غور کرنا چاہتا ہوں کہ میرا مقصد کیا ہے، اس میں میری مدد فرماء، مجھے آگاہ کیا جائے کہ میری تخلیق کا مدعما کیا ہے" اور پھر آپ کو تخلیق کا مدعما نظر آنے لگے گا، عبادت کے حوالے سے اور Contemporary Life کے حوالے سے۔

اب آپ اس میں کیا play Part کرتے ہو، of the Universe یا Positive Negative۔ یہ بڑے غور کا مقام ہے کہ کیا آپ خالق کی منشاء کے مطابق چلتے ہو، اس میں معاون ہو یا رکاوٹ ہو۔ اللہ کریم کا ذا کر جو ہے وہ دعا کرتا ہے کہ اگر ہم اس طرف ہیں تو ہمیں گناہ والی دنیا سے نکال کر نیک دنیا میں داخل کر کیونکہ اس طرح ہم Process of life میں رکاوٹ بن رہے ہیں، اس پر ہم عذاب بنے ہوئے ہیں اور اس کے اندر ہم ظلم کر رہے ہیں، ہمیں Process

of life کا معاون بنا، ہمیں رکاوٹ بننے سے روک اور یہاں سے نکال کر  
 معاونت کے Department میں بھیج دے جائیں ہم Sinner کی بجائے  
 ہو جائیں۔ اللہ نے خود فرمایا ہے کہ میں ظلمات سے نکال کر نور میں داس  
 کرتا ہوں تو نور کے معنی ہیں تعاون، اللہ کے سامنے میں چلنا، جو شخص اپنے  
 آپ کو اپنی زندگی کا مالک سمجھتا ہے تو وہ ظلمات میں ہے۔ یہ تو مالک ہے جو  
 پروگرام کو حتمی شکل دے رہا ہے۔ جب انسان کی ابتداء بجبور ہے اور یوم وصال  
 بھی بجبور ہے و درمیان میں سے یہ ہے۔ ایک شخص کو اگر یہ کہیں کہ تم  
 آزاد ہو بارہ گھومو پھر ولیکن پھر بجے واپس آجانا تو اب اس نے کیا آزاد ہونا ہے۔  
 یہ کیسی آزادی ہے جس کے دونوں سرے پابند ہیں۔ پیدائش اور موت کے  
 درمیان جو مدد و درصہ ہے اس میں ہم نے کیا آزادی حاصل کرنی ہے۔ اس بات  
 کو پہچاننا ذاکر ہے۔ اس کا کام ہے۔ اس Process کو پہچاننا ذاکر ہے جو انسان کے  
 لیے سب سے اعلیٰ مقام ہے۔

اگر اتفاق سے تمہارے والدین میں سے کوئی ایک بھی زندہ ہو تو مجھو  
 کذ کر مکمل ہو گیا۔ خدمت کر کے خوش کر دو اور اس طرح اللہ کی خوشنودی حاصل  
 کرو۔ ہم اس وقت حضور پاک ﷺ کے زمانے میں نہیں ہیں، صحابہ کرامؐ کے  
 زمانے میں بھی نہیں، بہت بڑے اولیائے کرام کے زمانے میں بھی نہیں ہیں، ہم  
 اس کمزور زمانے میں ہیں کہ جب کوئی ایسا آدمی بھی نہیں جو بہت بڑا روحانیت کا  
 حامل ہو۔ یہ ہمارا زمانہ سادگی کا زمانہ ہے۔ اس زمانے میں یہ کرو کہ سجدوں کی  
 فراوانی کر دو۔ نماز کے سجدے تو ہو گئے ویسے بھی سجدے کرو۔ ماں باپ کی

خدمت کر، درود شریف کثرت سے پڑھو، اپنے فرائض کو اللہ کا حکم سمجھ کر پورا کرو؛  
 زندگی سے گلہ نکال دو، اگر غریب کر دیا ہے تو غریب ہو جا، دولت دے دی ہے تو تم  
 دولت سے نجٹ نہیں سکتے، وہ حسن دے دے تو حسن مجبور ہے، عقل دے دے تو  
 عقل مجبور ہے، اگر عقل لے لے تو وہ اس پر قادر ہے۔ تمہاری کوئی بھی خوبی  
 تمہاری اپنی تخلیق نہیں ہے۔ جس طرح تمہارا چہرہ اللہ نے تخلیق فرمایا، تمہاری  
 پینائی تخلیق فرمائی، تمہاری صفات بھی اس نے تخلیق فرمائیں۔ ان صفات کو پہچاننا  
 دراصل اللہ تعالیٰ کو پہچاننا ہے۔ اللہ تعالیٰ پر ایک لمحے کا غور کئی سال کی عبادت سے  
 بہتر ہے۔ غور کرنا بھی ذکر ہے۔ وگرنہ ایسے ذاکر بھی ہم نے دیکھے ہیں کہ جن کا  
 ذکر جاری ہے اور کوئی غلط کام بھی کر رہے ہیں۔ یعنی کوئی سائل ہے، مانگ رہا ہے،  
 جھوٹ بول رہا ہے اور ذکر اپنی جگہ پر جاری ہے۔ اب ذکر اس کے صحیح ہونے کی  
 دلیل نہیں ہے۔ یوں تو ساری کائنات ذکر کر رہی ہے، چوند پر نسب ذکر کر رہے  
 ہیں، سب اللہ کی یاد میں مصروف ہیں یا سبحان اللہ ما فی السموات والارض  
 اس لیے آپ کا ذکر اس وقت تک قبول نہیں ہوتا جب تک کہ آنکھوں سے آنسو  
 بہہ کر رخساروں تک نہ آئیں۔ پھر دعاؤں کا طویل سلسلہ نہیں ہونا چاہیے۔ اللہ کا  
 شکر ادا کرو کہ اس نے تمہیں ذکر عطا فرمایا اور تمہیں اپنا بنا لیا۔ جس کا نام ہے وہی  
 ذکر عطا کرتا ہے آنکھ کا ذکر یہ ہے کہ وہ اللہ کی یاد میں جاری رہے۔ زبان کا ذکر  
 ہے محو شانے کبriاء رہنا۔ جس طرح اللہ کی طرف رجوع کرنا ذکر ہے اسی طرح  
 دنیا میں بے ضرر ہو کر رہنا ہے۔ قرآن مجید کی تلاوت کرنا ذکر ہے، قرآن کو صرف  
 دیکھتے رہنا بھی ذکر ہے۔ اللہ اسم ہے، ذات اس سے آگے ہے، اسم کو ذات سے

نسبت ہے۔ پہلے اسم آتا ہے پھر ذات آتی ہے۔ وہاں اسم نہیں ہوتا صرف ذات  
ہی ذات ہوتی ہے۔

جلوہ ذات سے آگے ہے فقط ذات ہی ذات

جن لوگوں کو وہ ذکر عطا ہوا وہ جلوے سے بھی آگے نکل گئے ان کے لیے  
بڑی مبارکیں ہیں۔ آپ بھی دعا کریں کہ آپ کا ذکر صرف جلوے میں نہ رہ جائے۔  
جلوہ تو ایک طرح کا حجاب ہے، آپ جلوے سے نکل کر ذات میں گم ہو جائیں۔

غم زده کائنات میں تنہا

گم ہوں میں تیری ذات میں تنہا

جب محیت مل جائے تو کسی قسم کی دعا کی ضرورت نہیں کیونکہ آپ اب  
اس طرف سے آرہے ہیں جس طرف سے قبولیت آرہی ہے۔

جن کا نام مشکل کشا ہے انہوں نے اپنی مشکل کشاںی نہیں کی۔ وہ خود تقدیر ہیں اور  
کا تب تقدیر ہیں۔ ایک دفعہ ایک بزرگ بیمار ہوئے۔ ایک بیمار مرید نے ان  
سے اپنے لیے دعا کرائی تو وہ ٹھیک ہو گیا۔ تب اس نے درخواست کی کہ آپ  
اپنے لیے دعا کیوں نہیں کرتے؟ آپ بھی تو بیمار ہیں۔ انہوں نے فرمایا، ہم نے دعا  
کی تھی تو جواب ملا کہ پہلے یہ فیصلہ کر لو کہ کہ جسم تمہارا ہے یا ہمارا۔

ذکر یہ ہے کہ زمان و مکان سے بے نیاز ہو کر خالق کون و مکان کے  
تقریب کے خیال میں اس طرح گم ہو جائے کہ اپنی بھی خبر نہ رہے اور دوسرے کی  
بھی خبر نہ رہے۔ ہماری طرف سے آپ کو ذکر کی اجازت ہے۔ صبح شام کیا  
کریں۔ پہلے توجہ دیں، کوشش کریں تو پھر یہ خود بخود کھل جائے گا۔ ذکر کے بعد

کبھی کسی کے لیے غصہ نہیں کرنا اور کسی کے لیے بعد عنہیں کرنا کیونکہ پھر اس کی باز پرس ہو جاتی ہے۔ ذکر کے بعد نہ بہن کے لیے دعا کرنی ہے، نہ بیوی کے لیے اور نہ موسم کے لیے۔ بس ذکر کا معنی یہ سمجھو کہ تقرب حق کی ایک گھڑی یا الحمد۔ یہ دیکھو کہ یہ ہوتا کیا ہے۔ کار سازی نہیں کرنی چاہیے، کار ساز کے تقرب میں رہنا چاہیے۔ اس کے عمل کو دیکھو کہ کس طرح ہو رہا ہے۔ نماز والا ذکر بہت اچھا ذکر ہے، اگر اللہ نے پیسہ دیا ہے تو اسے اس کی راہ میں خرچ کرنا بھی ذکر ہے۔

صح شام ذکر کرنے سے ذاکرین کے دل نرم ہو جاتے ہیں۔ ان کے دل سے ہر وقت فریاد نکلتی ہے جس طرح مثنوی مولانا روم میں ہے کہ جدائی کانغمہ بنسری کس طرح سنارہی ہے۔ پھر انسان محسوس کرتا ہے کہ میں کسی اور دل میں کا ہوں اور پر دل میں میں پھر رہا ہوں۔ پھر جب ذکر میں رقت ہوتی ہے تو اللہ تعالیٰ کا قرب حاصل ہو جاتا ہے۔ آپ لوگ خوب ذکر کریں۔ چلتے چلتے سانس کے ساتھ کریں یا آواز کے ساتھ کریں، شروع میں بغیر آواز کے Silently بھی ہوتا ہے۔ حیرت کی حالت میں خاموش ہو جانا بھی بہت بڑا ذکر ہے۔ اپنے خلاف اللہ کا فیصلہ سن کر خاموش ہو جانا بھی بہت بڑا ذکر ہے۔

سوال:

آپ نے فرمایا کہ ذکر کے بعد دعا نہیں کرنی چاہیے جب کہ دعا مانگنے کی تاکید بھی کی گئی ہے۔

جواب:

میں نے یہ کہا ہے کہ جب مقام ذکر پر صاحب ذکر کا ذکر جاری ہو جائے

تو وہ اس حالت میں پہنچ جاتا ہے جیسے ذرہ صحراء میں اور قطرہ سمندر میں۔ اس حالت میں دعا کی ضرورت نہیں رہتی۔ یہ ذاکر کے لیے وہ مقام ہے جہاں اس پر حاصل حرام اور آتش حلال ہو جاتی ہے۔ اس دنیا کے نعمت خانہ میں سب امانت ہے، نہ ہم نے اٹھانا ہے اور نہ اللہ نے اٹھانے دینا ہے۔ عافیت اسی میں ہے کہ ہم یہاں سے نکل جائیں۔ ورنہ تو دنیادار سب کرتا رہتا ہے، ذکر بھی کرتا ہے، بچے بھی ہو گئے، شادی بھی ہو گئی اور پھر اتنے بڑے فنکشن کے بعد One fine morning آپ جا رہے ہوتے ہیں۔ تو پھر اس وقت ٹھہر کے دکھاؤ۔ ایسا نہیں ہو سکتا کیونکہ ثالثِ ختم ہو گیا۔ تو ذاکر جو ہے وہ پہلے ہی سمجھ جاتا ہے کہ یہ جادو گنری ہے، یہاں سے اٹھانا کچھ نہیں ہے، تو وہ سوتا بھی کم ہے، کھاتا بھی کم ہے، خواہش بھی کم رکھتا ہے۔ یہ ان لوگوں کی بات ہے جن کے دل میں اللہ کی محبت شدید ہو گئی۔ وہ کہتے ہیں کہ ہم یہاں سے کچھ بھی حاصل نہیں کرتے۔ اللہ نے کہا پھر کیا کیا چاہیے تو کہتے ہیں بس تو نے پوچھ لیا، یہی کافی ہے ہمارے لیے۔ عام دنیادار کے لیے ضروری ہے کہ کچھ مخت سے حاصل کرے، کچھ دعا سے حاصل کرے، کچھ مانگ لے۔ ذکر والا کل جس حال میں تھا آج بھی اسی حال میں ہے، وہ حال کے ساتھ ہمہ حال ہے، وہ کل جس مقام پر تھا آج بھی اسی مقام پر ہے۔ اس کے لیے نہ کوئی آغاز ہے، نہ انجام ہے، نہ کوئی ازل رہ جاتا ہے، نہ کوئی ابد رہ جاتا ہے۔ یہ ذکر والوں کی بات ہے، عام آدمی کی بات نہیں۔ عام آدمی کیوں ”کن فیکون“ کا راز دریافت کرنے چلا ہے؟ عام آدمی تو کمالی کرے، خرچ کرے اور یہ سفر آسانی سے گزارے۔ ذاکرین کی بات اور ہے۔ محبت کرنے والا

انسان اس وقت بہت خوش ہوتا ہے جب محبوب اس کی کوئی چیز قبول کر لے۔ دنیا  
دار حیران رہ جاتا ہے کہ تو چیز اس کو دے کے آیا ہے اور وہ کہتا ہے کہ شکر کرو کہ اس  
نے قبول کر لی۔ وہ اسے کہتا ہے کہ تمہیں بل کا خیال کرنا چاہیے تھا، بڑی مہنگی چیز  
تھی مگر محبت کرنے والا کہتا ہے کہ شکر کرو اس نے قبول کر لی۔ یہ جوبات ہے یہ  
عام آدمی کو سمجھنہیں آتی کہ عشق کے اندر حاصل کیا ہوتا ہے۔ اسی طرح اللہ سے  
محبت کرنے والے کی بات ہے کہ اگر اللہ اس کی جان قبول کر لے تو سجدہ شکر  
کرتے ہیں۔ عام آدمی کے لیے جان بچانے کا حکم ہے کہ جان بچا، عافیت میں  
چل، سائے میں بیٹھ، نماز کے وقت اگر بھوک لگی ہے تو پہلے کھانا کھا لے، پھر نماز  
پڑھ لینا، اگر کسی مکان میں آگ لگی ہے تو پہلے آگ بجا لو، پھر نماز پڑھ لینا۔ عام  
آدمی کے لیے آسانی رکھی گئی ہے۔ ذا کر کے لیے نماز ہے، اگر جنگل کا جنگل آگ  
میں ہے تو بے شک جل جائے، وہ کہتا ہے کہ اللہ آپ ہی ختم کر رہا ہے۔ ذا کر کو کہا  
جائے کہ شہر بر باد ہو رہا ہے تو وہ کہتا ہے کہ ہو جائے، اس سے کیا فرق پڑتا ہے  
جس کا شہر ہے وہ جانے اور شہر والے جانیں، ہمارا کیا تعلق ہے، اس میں ہمارا خل  
ہی کوئی نہیں۔ ذا کرنے اپنے آپ سے اپنا آپ ہی نکال دیا ہے۔ یہ ان لوگوں کی  
بات ہے، باقی سب کے لیے نہیں۔

دعا کا مقام تو ہے۔ اگر یہ کہہ دیا جائے کہ مقام ہی کوئی نہیں ہے تو یہ  
زیادتی کی بات ہے۔ اگر یہ کہہ دیا جائے کہ کوئی مقام ہے تو اس مقام کے لیے  
اور اس کے اظہار کے لیے اور اس کی Compensation کے لیے اللہ نے ایک  
دن مقرر کر رکھا ہے۔ اس دن سے پہلے وہ دن نہیں ہونا چاہیے۔ ایک محشر کا مقام

ہے، انصاف کا دن ہے۔ When your labours will be compensated.

وہ ایک وقت ہے جب تمہاری قربانیوں کا انعام ملے گا، جب تمہاری مختوس کا ریاض ملے گا اور جب تمہاری دعاؤں کا پتہ چلے گا کہ کیا کیا ہوتا رہا ہے۔ وہ ابسا دن ہے جب ظالم کو اپنا ظلم ایک خوفناک شکل میں نظر آئے گا۔ وہ انعام یا انصاف کا دن ہوگا۔ اس دن سے پہلے وہ دن نہیں ہونا چاہیے۔

کوئی بھی شخص کوئی قربانی نہیں دے سکتا جب تک کہ اللہ خود ہمت نہ دے طاقت نہ دے۔ انسان کو تو ایک پل میں پلٹ جانا ہے، ایک دم زمین پر گر جاتا ہے۔ اور جب وہ Wisdom یا شعور عطا فرمادے تو پھر سارا کچھ انسان کا ہو جاتا ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کے اپنے کام ہیں کہ جو چاہے انسان کے حوالے کر دے۔ کہتے ہیں کہ ایک عورت حضرت موسیٰ اللہ علیہ السلام کے پاس بیٹا پیدا ہونے کی دعا کروانے آئی۔ آپ نے فرمایا کہ بیٹا تو نہیں ہو سکتا۔ وہ کسی اور کے پاس چل گئی اور دعا کرائی تو بیٹا ہو گیا۔ وہ پھر موسیٰ علیہ السلام کے پاس آئی اور کہا کہ آپ نے تو کہا تھا کہ بیٹا نہیں ہے یہ کیسے ہو گیا؟ انہوں نے اللہ سے پوچھا۔ اللہ نے کہا کہ اس کے لیے فلاں آدمی نے دعا کی تھی تو اس آدمی کو پہچان، شہر میں چکر لگاؤ اور کہو کہ اللہ تعالیٰ نے ایک پاؤ انسانی گوشت مانگا ہے۔ سارے شہر میں پھرتے رہے، لوگوں نے کہا کہ اللہ کیسے مانگ سکتا ہے۔ اس آدمی کے پاس پہنچنے تو اس نے فوراً ہی گوشت کاٹ کے دے دیا۔ تب اللہ نے کہا کہ یہ آدمی اگر کہے کہ بیٹا دے تو میں بیٹا دیتا ہی جاؤں گا۔ مطلب یہ ہے کہ جس آدمی کے اندر قربانی کا اتنا جوش ہوا تھی فراوانی ہو اس آدمی کی بات روئیں کی جاسکتی۔ یہ شوق کا مقام ہے۔

ایک تعلق ہوتا ہے عبد کا معبود کے ساتھ، ایک تعلق ہے خالق کا خلوق کے ساتھ اور ایک تعلق یہ ہے کہ یہ بندہ ہے، عبادت گزار ہو گیا اور اللہ کا طالب ہو گیا۔ ایسا مقام ہو تو بات سمجھ میں آسکتی ہے ۔

### سرمد سگ تو بندہ تو طالب تو

کہ سرمد آپ کے دیدار کا طالب ہے۔ اور آپ اگر اللہ کے پاس جائیں اور وہ آگے سے کہے کہ دیدار کی بجائے یہ چیک لے جاؤ تو آپ چیک لے کے واپس آ جاؤ گے۔

سوال:

بیماری صحبت اللہ کے اختیارات میں ہے۔ اگر ہم بیمار پڑ جائیں تو علاج کرنا سنت ہے۔ موت کا وقت مقرر ہے لیکن ہم دعا کرتے ہیں یا اللہ اسے زندگی عطا فرماء۔ تو کیا اللہ اس کی زندگی بر حادیتے ہیں یادعا سے اس کی زندگی بڑھ جاتی ہے؟

جواب:

اگر زندگی ختم ہو جائے تو کوئی دعائیں مانگتا۔ دعا صرف علمی سے مانگی جاتی ہے۔ اگر طالب علم کو وقت سے پہلے علم ہو جائے کہ وہ فیل ہو رہا ہے تو وہ کالج جانا بند کر دے گا۔ جب تک لا علمی ہے تب تک دعا ہے۔ اگر مقرر کا علم ہو جائے تو دعائیں ہے۔ جس کو یقین ہو جائے کہ موت کا ایک دن معین ہے، نہ تو کوئی حادثہ سے کچھ کر سکتا ہے نہ کوئی حفاظت اسے ٹال سکتی ہے تو آدمی اس کے لیے دعائیں کرے گا۔ جو لوگ جانتے نہیں وہ کہتے ہیں کہ دعا کرو اس سے زندگی بڑھ جائے گی، دوسال اور بڑھ جائیں گے۔ پھر دعائیں گے اور اللہ تعالیٰ مہربانی

کرے گا۔ پھر ایک وقت آتا ہے جب دعا کا رُگر نہیں ہوتی۔ جب دعا کا رُگر نہ ہو تو وہ مقام تقدیر کہلاتا ہے۔ اس مقام سے آگے آپ نہیں جاسکتے۔ کوئی دعا آپ کو اس سے آگے نہیں لے جاسکتی۔ اسے کہتے ہیں day Final۔ اگر مقدر میں کچھ سال باقی ہیں تو پھر دعا کرنے والا بابا پیدا ہو جائے گا۔ اب بابا دیکھ لیتا ہے کہ اس کی زندگی کے دوسال باقی ہیں، تو وہ دعا مانگتا ہے۔ اس طرح وہ دعا مانگتے ہیں اور بیمار ٹھیک ہو جاتا ہے۔

جس آدمی کو یہ یقین ہو جائے کہ موت کا دن مقرر ہو گیا ہے، جس کو یہ یقین ہو جائے کہ میرا رزق اللہ کی طرف سے مقرر ہے اور عزت ذلت بھی اللہ کی طرف سے ہے، تو پھر دعا کا کیا مقام رہ جاتا ہے۔ پھر بھی دعا کا مقام ہے۔ دعا مانگتے چلے جاؤ، دعا ایک ایسا عمل ہے جو آپ کو بارگاہ اللہ میں لے جاتا ہے۔ دعا وہاں جانے کا ایک ذریعہ ہے، سجدہ اللہ تعالیٰ کے تقربت کا آخری اور واحد گر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے خود فرمایا ہے کہ سجدہ کرو اور میرے قریب ہو جاؤ۔ آپ اللہ سے دعا کرتے رہو اور جو چیزیں مانگنے والی نہیں ہیں وہ بھی مانگنے رہو، تو دعا نامنظور بھی ہو سکتی ہے۔ مانگنا آپ کا کام ہے، آگے سے جواب دینا اللہ کا کام ہے۔ اتنی گفتگو جو ہے آپ کے لیے بڑا انعام ہے۔ آپ بس مانگتے چلے جاؤ ”ہم انسان ہیں مانگنے ہی رہیں گے، اللہ کچھ دے دے تو ہم لے لیں گے اور کچھ نہ دے تو اس کا مقابل مانگ لیں گے۔“ دعا کی فضیلت پر اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

ادعونی استجب لكم اذا سالك عبادي عنى فانى

قریب اجیب دعوة الداع اذا دعان .

اور حضور پاک ﷺ کا ارشاد ہے کہ:

جود عاقول ہو جائے اس کا شکر ادا کرو اور جو قبول نہ ہو اس پر غور کرو۔

وہ تو مالک ہے۔ ماننے پر آجائے تو گناہ گار کی بھی سن لے اور گناہ گاروں کو اپنے

حبابیں پاک ﷺ ساتھ ملادے۔

سوال:

حکم یہ ہے کہ ذکر اتنا کریں کہ اس میں گم ہو جائیں۔ اس بارے میں  
وضاحت فرمادیں کہ اس زمانے میں ہم یہ کیسے کر سکتے ہیں؟

جواب:

اگر اس طرح کا ذکر نہ ہو سکے تو درود شریف بھی ذکر ہے۔ سب سے  
ضروری ذکر نماز ہے۔ سجدہ بھی ذکر ہے۔ اللہ کی کائنات میں تفکر کرنا بھی ذکر  
ہے۔ ماں باپ کی خدمت کرنا بھی ذکر ہے۔ زندگی سے گلہ شکوہ نکال دینا بھی  
ذکر ہے۔ اگر آپ کے اندر اللہ کا عشق پیدا ہو جائے تو آپ کے اندر ذکر پیدا ہو  
جاتا ہے۔

منمِّ محوٍ خیالِ او نمی دامِ کجا رفتِم

شدِمِ غرقِ وصالِ او نمی دامِ کجا رفتِم

انسان اللہ کے خیال میں غرق ہو جاتا ہے۔ کوئی اس سے پوچھتا ہے

تمہارا نام کیا ہے تو وہ کہتا ہے کس کا نام؟ تو یہ واقعہ ہو سکتا ہے۔ ذکر کا ایک مقام یہ  
بھی ہے کہ جہاں اللہ کے علاوہ کوئی شے رہتی ہی نہیں، اسے ”ہو“ کا ویرانہ کہتے

ہیں۔ ہر طرح ”ہو، ہو“ ہو جاتی ہے۔ اب حضرت سلطان با ہور حستہ اللہ علیہ نے جو ذکر کیا وہ سلطان الاذکار ہے۔ آپ اللہ تعالیٰ کی تجسم یا مثال نہیں دے سکتے لیکن انہوں نے اللہ تعالیٰ کی خوب صورتی کو چینی لی کی خوب صورتی سے تشبیہ دی۔ ہم یہ نہیں کہہ سکتے کیونکہ بوٹی مخلوق ہے اور وہ خالق۔ آپ کسی چیز کو اللہ نہ کہنا کیونکہ یہ شرک اور گناہ ہے جب تک کہ آپ اس کو اس حالت میں نہ دیکھیں۔ کوئی شے اس سے باہر نہیں اودہ کسی شے کے اندر نہیں۔ وہ کہاں ہے اور کیا ہے اس کا اندازہ کون لگائے۔ پھر ایک مقام آتا ہے ہمہ اوست کا

یار کو ہم نے جا بجا دیکھا  
کہیں ظاہر کہیں چھپا دیکھا  
کہیں بولا بلی وہ کہہ کے است  
کہیں رندوں کا پیشوا دیکھا  
کہیں ہے بادشاہ تخت نشیں  
کہیں کاسہ لیے گدا دیکھا

اب جس نے یار کو جا بجا دیکھا ہے وہ یہ بات کہہ سکتا ہے۔ آپ یہ بات نہ کہنا۔ یہ آپ کا مشاہدہ نہیں ہے۔ اگر مشاہدہ ہو جائے تو ایک وقت ایسا آجائے گا کہ سارے چہرے ایک ہی چہرہ بن جائیں گے۔ اگر کہیں ایسا مشاہدہ ہو جائے تو پھر آپ کہہ دیں کہ سارا اوقعتہ ایک ہی واقعہ ہے۔ جب ماضی سارے کا سارا حال میں اتر جائے اور ہمارے چہرے بدلتے کئی سوال پہلے کے چہرے بن جائیں تو پھر ہم کچھ اور ہی واقعہ کرنے لگ جائیں گے۔ اگر ایسا نہ ہو اور آپ بیان

کرو تو یہ گمراہی ہوگی۔ گمراہی یہ ہے کہ حق سے زیادہ کسی چیز کو بیان کیا جائے اور ظلم یہ ہے کہ حق سے کم بیان کیا جائے۔ اگر اللہ نے آپ کو فقیر نہیں بنایا تو فقیر مت بنو۔ جب تک وہ نہ بنائے بات نہیں بنتی۔ اپنے بنانے سے بات نہیں بن سکتی۔ جس طرح کوئی نبی بننے تو وہ خود بننے گا تاکہ زمانے سے خراج یا تعریف وصول کرے لیکن اس کو تعریف کی بجائے لعنت ملتی ہے۔ اس طرح جب خود ساختہ ولی بننے گا تو اس کے ساتھ بھی ایسا، ہی ہو گا۔ تم صرف انسان بن جاؤ یہ بڑا مقام ہے۔ عبادت کے بغیر عابد بننے کا شوق نہیں ہونا چاہیے۔ اگر ولی نہیں تو اس کو بیان کرنا گمراہی ہے۔ اور اگر یہ مقام عطا ہو گیا تو اس کو چھپاتے رہنا ظلم ہے۔ اس لیے اتنا بیان کرو جتنا اصل ہے۔ اگر آپ اتنا انصاف کریں اور صرف اتنا ہی بیان کریں جتنا اصل ہے تو اس سے بہت آسانی ہو جائے گی۔ Have more <sup>یعنی کہ دکھائی ہوئی چیز سے زیادہ اندر رکھوتا کہ حقیقت سے</sup> than you show آپ کا ظاہر کم ہو۔ پھر آپ یقیناً عافیت میں چلے جاؤ گے۔ اگر آپ اپنی حیثیت سے باہر ہو کر اظہار کر رہے ہو تو نقصان میں چلے جاؤ گے۔ پھر اس کو نبھانا مشکل ہو جائے گا۔ خواہ مخواہ تکلف کرتے جاؤ گے کہ آئیں مجھے ماڑ کہ میں درویش وقت ہوں اور اگر اصل درویش سامنے آگیا تو پھر کہاں جاؤ گے۔ اس لیے تم جتنے ہو اتنے رہوتا کہ تم میں قائم رہو۔ اپنی ہستی کو پہچانو۔ صرف اتنا اظہار کرو جتنا آپ ہو۔ اگر ذکر کی خواہش ہے تو خواہش ہی ذکر بن جاتی ہے۔ دنیا کے اندر محبت کی جتنی بڑی کہانیاں ہیں سب جدا ای کے قصے ہیں۔ اسی طرح اللہ سے محبت میں جدا ای ہی کی بات ہے۔ وصالِ حق تو ہے ہی نہیں۔ نہ دیدار کا مقام ہے

نہ رویتِ عینی کا مقام ہے۔ صرف طلب کا مقام ہے اور دوری کا مقام ہے۔ لیکن دوری اور قربت اللہ کے سامنے ہے ہی نہیں۔ نہ اس کے کوئی قریب ہے نہ کوئی بعید۔ اس کے سامنے فاصلہ کیا ہے۔ سمندر سے ووچار دریا نکل جائیں تو اسے کیا فرق پڑے گا اور چار دریا اس میں داخل ہو جائیں تو بھی کیا فرق پڑے گا۔ اللہ کریم کے حوالے سے اپنے آپ کو پہچانا آسان بھی ہے اور مشکل بھی۔ ملاوٹ چھوڑ دو تو آسان ہے، تکلف چھوڑ دو تو آسان ہے اور اگر تکلف ہے تو ساری عمر پریشانی ہی پریشانی رہے گی۔ اللہ والا بننے کی خواہش نکال دو اور اللہ والا بننے کا عمل کرو۔ اپنے آپ کو اللہ کے آگے پیش کر دو۔ اب جس راہ سے وہ گذارے وہی راہ آپ کے لیے حق کی راہ ہے۔

سوال:

کیا فقیر بننے کے لیے خواہش کا اظہار کرنا یا کوشش کرنی چاہیے۔

جواب:

اس بات کا جائزہ لینا چاہیے کہ فقیر کی تعریف کیے بغیر اور فقیر کے مقام کو پہچانے بغیر یہ کیا خواہش کی جا رہی ہے۔ اگر آپ یہ سمجھ رہے ہیں کہ فقیر کی دنیا میں بڑی آبرو کی جاتی ہے اور آپ اس لیے فقیر بننا چاہتے ہیں تو بے شمار فقراء ایسے گزرے ہیں جنہوں نے عزت اور آبرو سے گریز کیا اور ابتلاء سے گزرتے رہے۔ فقیر کا مطلب ہے اللہ کی رضا مندی کا محتاج ہو جانا اور اس کی طلب رکھنا۔ فقر کا ایک منصب اور ایک مقام بھی ہے۔ سارے فقیر صاحب ارشاد نہیں ہوتے۔ سارے اس میں مرتبہ حاصل نہیں کرتے۔ فقیری عطا ہوتی ہے تسلیم و رضا

کے بعد۔ آپ یوں کہہ سکتے ہیں کہ فقیر "الا اللہ" کی تفسیر ہے اور فقر سجدہ شبیری ہے۔ جب آپ اپنے گرد و پیش کو تحفظ دینا چاہتے ہیں تو پھر وہ چیزیں تو اللہ تعالیٰ نے آپ سے مانگ لئی ہیں۔ اس مقام کے لیے وہ شخص خواہش رکھے جو یہ ہمت رکھتا ہے۔

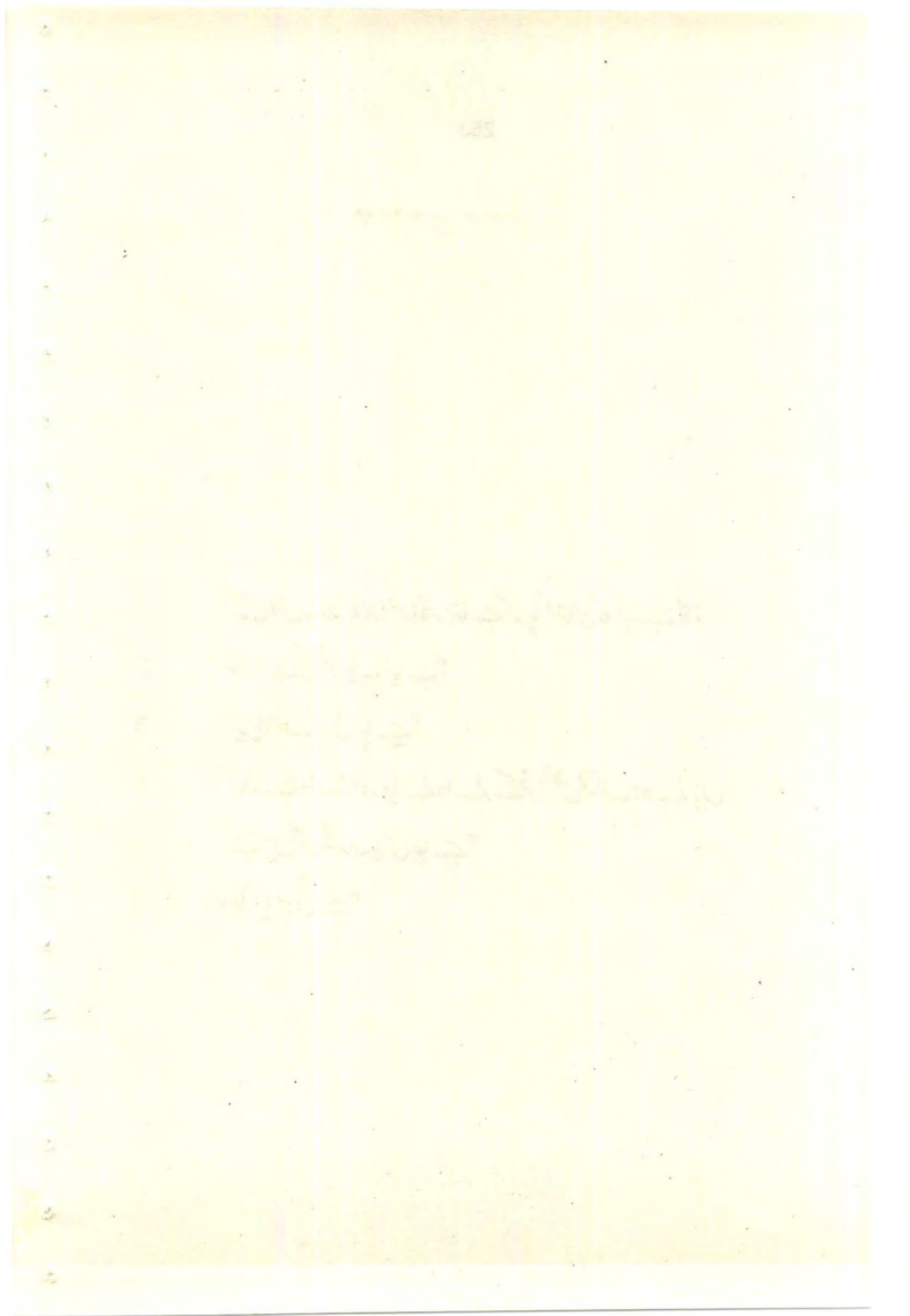
صلی اللہ تعالیٰ علی خیر خلقہ و نور عرشہ افضل الانبياء  
والمرسلین سیدنا و مولانا حبیبنا و شفیعنا محمد و آلہ واصحابہ  
اجمعین برحمتك يا ارحم الراحمين۔

•••

8

8

- ہمیں اس بات کا بڑا فکر لگا رہتا ہے کہ پاکستان کا کیا بنے گا؟ 1
- صلاحیت کی تعریف کیا ہے؟ 2
- کیا پلانگ کرنی چاہیے؟ 3
- کیا ماننے والے اور چاہنے والے کے فرائض مختلف ہوتے ہیں؟ 4
- کہتے ہیں کہ سنگت بدلتی چاہیے؟ 5
- عطایا ہوتی ہے؟ 6



سوال:

سر! ہمیں اس بات کا بڑا فکر لگا رہتا ہے کہ پاکستان کا کیا بننے گا۔ کچھ سمجھ میں نہیں آتا۔

جواب:

اللہ تعالیٰ نے ہم کو یہ دعا سکھائی ہے کہ یا اللہ ہم پر وہ بوجھ نہ ڈال جو ہماری طاقت سے باہر ہے۔ عام طور پر ایسا ہوتا ہے کہ انسان خود کو کسی کام میں اس طرح involve سمجھتا ہے کہ وہ کام اس کی ذمہ داری ہے حالانکہ وہ کام اس کی ذمہ داری نہیں ہوتا۔ یہاں سے بڑے بڑے مسائل پیدا ہوتے ہیں اور پھر انسان کے لیے ہلاکت کا ذریعہ بن جاتے ہیں۔ اپنی حدود اور استعداد سے باہر کی خواہش نہیں ہونی چاہیے۔ جو چیز خواہش میں ہے لیکن اس کی استعداد نہیں ہے تو اس کو بیان کرنا تکلف ہی ہے یعنی جو چیز خواہش میں ہے لیکن استعداد میں نہیں تو بڑی مشکل ہو جاتی ہے۔ جو چیز خواہش میں ہو اور دسترس میں نہ ہو تو یا تو اپنی دسترس بڑھا لو یا پھر خواہش کو مختصر کرلو۔ آپ کبھی بیمار ہو جائیں تو اس کا علاج عام طور پر خود Try نہیں کرتے کیونکہ اس کے لیے الگ شعبہ ہے، اس بارے میں ڈاکٹر سے یا حکیم سے پوچھا جائے۔ آدمی جانتا ہے کہ ”بس کا کام اسی کو سانچھے“۔

اسی طرح عدالت کا معاملہ ہو تو وکیل سے پوچھتے ہیں۔ مگر جب کبھی آپ ملک،  
 ریاست، سیاست یا بین الاقوامی طور پر سوچتے ہیں تو پھر اس کو اپنی ذمہ داری سمجھ  
 لیتے ہیں۔ اگر اس کو آپ نے اپنی ذمہ داری سمجھی ہے تو مبارک ہو اب اس کو پورا  
 کرو! مثلاً اگر کوئی یہ کہتا ہے کہ میں ہر روز پچاس آدمیوں کی خدمت کروں تو یہ  
 اچھی بات ہے۔ اب کرو! پھر گھبرا تے کیوں ہو؟ یہاں پر وہ آدمی پریشان ہو گا جو  
 خدمت کا دعویٰ بھی رکھتا ہے اور دل میں کچھ نفرت بھی موجود ہے۔ اسی طرح اگر  
 کوئی شخص ملکی معاملات کی اصلاح کی آرزو رکھتا ہے تو یہ اچھی بات ہے۔ آرزو  
 ضرور کرو مگر خدمت کا آپ کے پاس شعور نہیں۔ ایسا آدمی پھر اپنے لیے ہلاکت  
 کا سامان پیدا کرتا ہے۔ وہ ایسی چیز کی تمنا کرتا ہے جو اس کی ہستی میں نہیں۔ کتنے  
 ہی لوگ ہیں جو مہمان نوازی سے باہر جانے کی کوشش کرتے ہیں اور پھر پریشان  
 ہو جاتے ہیں۔ اس کے گھر والے یہ گلہ کرتے ہیں کہ دوسروں کو بہت وقت دیتا  
 ہے۔ مطلب یہ ہے کہ خواہش اور استعداد میں فرق ہو تو خواہش آپ کو ہلاک  
 کر دے گی۔ ایک آدمی اگر دوسرے پر زیادتی کر رہا ہے اور دونوں آپ کی  
 دسترس سے باہر ہیں تو سوائے اس کے کہ آپ پریشان ہو جاؤ، آپ کے پاس کوئی  
 عمل موجود نہیں ہے۔ اس کا حل یہ ہے کہ آپ کے پاس قوت ہو اور آپ دونوں کی  
 غلطی Find کر کے ان کی اصلاح کرو۔ اکثر مسائل ایسے ہوتے ہیں جن کی  
 اصلاح آپ کے پاس نہیں ہوتی بلکہ معاملہ آپ کی سمجھ سے بالاتر رہتا ہے۔ پہلے  
 آپ زندگی کو زندگی کے حوالے سے دیکھو۔ کیا آج کے موجودہ انسانوں سے  
 پہلے کوئی انسان آیا؟ آج کل کے لاہور میں جتنے لوگ موجود ہیں کیا اس سے پہلے

لاہور میں کوئی انسان تھے؟ کیا آپ کے آبا اور اجداد یا کوئی اور لوگ تھے؟ وہ سب  
 لوگ اپنا دور پورا کرتے ہوئے اور لاہور کو رونقوں کے حوالے کرتے ہوئے آپ  
 سے رخصت ہو گئے۔ اب اگلی بات دیکھو! کیا آپ کے بعد کوئی لوگ آنے  
 والے ہیں؟ وہی تو آپ کے گھروں میں پل رہے ہیں اور یہی آپ کو رخصت  
 کریں گے۔ اس میں گھرانے والی کون سی بات ہے یہ حقیقت ہے! جس طرح  
 آپ لوگوں نے اپنے بزرگوں کو غم سے رخصت کیا اسی طرح آپ کے بچے آپ  
 کو روانہ کریں گے۔ پھر آپ کے بعد یہ لوگ سارے کام کر لیں گے۔ آپ سے  
 پہلے اس جہاں میں کتنے ہی باغ لگ لگ سوکھ گئے۔ پھر تم کون سا گلب ہو!  
 آپ اپنی ہستی کو اس وسیع کائنات کی ہستی کے تناظر میں دیکھو۔ آپ کی ہستی  
 ایسے ہے جیسے جنگل کے اندر ایک مور ہے جو ناچنے کی فکر کر رہا ہے پھر نہ جنگل  
 رہیں گے اور نہ مور۔ زمانے بدل جائیں گے۔ پہلے بھی کئی زمانے بدل گئے۔  
 آخر مرجانے کے علاوہ انسان کو اور کیا کرنا ہے۔ جن کو تم کندھا دیتے ہو ان کا غم  
 اتنا ہوتا ہے کہ آرام سے مٹی ڈال کے آجاتے ہو دفن کرنے کے بعد فراغت کے  
 ساتھ بیٹھ جاتے ہو جیسے کبھی کسی کو دفن ہوتے نہیں دیکھا۔ کہتے ہو بڑا قریبی آدمی  
 تھا جو بہت دور چلا گیا ہے اور اب تیاری کرنی چاہیے کیونکہ شام کو پنڈی جانا ہے  
 اور پھر اس غم کے اندر وہی با تین، وہی چاول، وہی کھانا پینا، عجیب انسان ہے! غم ہو  
 یا خوشی ہو، اس کا کاروبار چلتا رہتا ہے۔ غم کتنا ہی سنگین ہو نیند سے پہلے کا ہے۔ پھر  
 نیند کی بہار آ جاتی ہے۔ کوئی پوچھے کہ غمگین آدمی کہاں چلا گیا؟ کہتے ہیں کہ وہ  
 ڈاکٹر کی گولی کھا کر سو گیا۔ کوئی بھی غم ہو تو تکلیف ہو، اذیت ہو، ذاتی مسئلہ ہو ملک کا

مسئلہ ہو جادش ہو یا آسمانی آفت ہو آپ ان سب کو دیکھ کر پریشان ہو جاتے ہو۔  
 مگر میرا خیال ہے کہ کائنات کا کوئی غم ایسا نہیں ہے جو آدمی برداشت نہ کر سکے۔  
 اگر کوئی سے دو انسان ایک دوسرے کے لیے زندگی گزارنے کی تمنا کریں اور  
 ایک دوسرے کے لیے زندہ رہنے کی خواہش رکھیں تو پھر کائنات میں کوئی غم  
 نہیں۔ غم آپ کے گھر کے اندر دراز کا نام ہے اور پریشانی آپ کے اندازِ فکر کا نام  
 ہے۔ ہم نے کوئی انسان ایسا نہیں دیکھا جو سچ غم کی وجہ سے ذاتی زندگی ترک کر  
 چکا ہوا یہ بہت ہی کم لوگ ہوتے ہیں مثلاً مہاتما بدھ نے پریشان ہو کر گھر چھوڑ  
 دیا۔ بڑے آرام سے انسان غم اور غم کی شدت کو ناپنے کے بعد برداشت کر کے  
 پھر اپنی خوشیوں میں واپس چلا جاتا ہے، پھر وہی انسان وہ کر کے رہتا ہے جو چاہتا  
 ہے۔ جو ہم چاہتے ہیں کر کے رہتے ہیں اور اپنے عمل پر غالب ہیں۔ یہ عمل دریا  
 کی طرح ہے کہ آرام سے مٹی پر سرگزشت ہوا چلتا ہے اور کبھی جی چاہے تو سراخا لیتا  
 ہے اور پھر کناروں سے باہر آ جاتا ہے جس کو ہم سیلا ب کہتے ہیں۔ میں نے پہلے  
 بھی آپ کو بتایا تھا کہ اگر چھت گرنے لگے تو بھاگ جاؤ اور آسمان گرنے لگے تو  
 ٹھہر جاؤ۔ اب چھت گرنے کا وقت نہیں بلکہ آسمان گرنے لگا ہے۔ آسمان گرنے  
 لگے تو بھاگنا بے کار ہے۔ شیر سامنے آ جائے تو بھاگنا بے کار ہے۔ ڈرنے کی کیا  
 بات ہے، چار آدمیوں کے ساتھ مل کر مرتا اور اکیلے مرتا دونوں برابر ہیں۔

موت اشتراک میں ہو یا تھا ہو اجتماعی ہو یا انفرادی، ایک ہی بات ہے  
 جس شخص کو حالات کا خطرہ محسوس ہو رہا ہے کہ خطرہ قریب آ رہا ہے اسے کہو کہ اب  
 وقت ہے کہ تو اپنی خواہش دین کے لیے نثار کرنے کی فکر کر۔ مثلاً ایک شخص بہت

فکر مند ہے اور ملک کے لیے اتنا فکر مند ہے کہ رات کو نیند نہیں آئی اور اس میں حالات درست کرنے کی آرزو بھی موجود ہے۔ اگر ایسا شخص بہت بے تاب ہو جائے اور اس کی بیتابی والہانہ ہو جائے تو ایسے شخص کو راز سے آگاہ کر دیا جاتا ہے۔ اقبال بہت بیتاب ہوا تو راز آگاہ ہو گیا اور کہنے لگا کہ میری آنکھ جو کچھ دیکھ رہی ہے وہ لب پہ نہیں آسکتا۔ اس نے کوئی ایسی چیز دیکھ لی جو بیان میں نہیں آسکتی۔ افلک سے نالوں کا جواب عام آدمیوں کو نہیں آتا۔ اقبال کو ملتِ اسلامیہ کے حوالے سے کوئی خاص راحت والی خبر نہیں۔ اسے آگاہ کر دیا گیا اور سکون پیدا ہو گیا۔ بیتابی جو ہے یہ بیان بن جاتی ہے۔ اگر آپ اس طرح کے بیتاب ہو تو پہلا کام یہ کرو کہ ملک کی خاطر اپنی صداقت کو الگ بیان کرو۔ اب یہ نہ دیکھنا کہ کون پریشان کر رہا ہے، کون پریشان ہو رہا ہے، کتنی فور سز میدان میں آرہی ہیں۔ کوئی تو ایسا آدمی ہونا چاہیے جو ملکی پریشانی کے باعث فیصلہ کرے کہ میں آج سے جھوٹ نہیں بولوں گا، اور جھوٹا بیان نہیں دوں گا۔ آپ اتنے سمجھ دار لوگ ہو لا ہو رکی میٹھے ہو جھوٹ تو آپ کی شان کے لیے تو ہیں ہونا چاہیے۔ لیکن سچ بولنا بہت مشکل ہے۔ آپ اپنی پریشانی خالق کے حوالے کرو تو راز مل سکتا ہے۔ یا اللہ ہم اپنے آپ کو تیرے حوالے کرتے ہیں، ہمیں راز سے آگاہ کر

اٹھا ساقیا پرده اس راز سے

لڑا دے مولے کو شہباز سے

اب وہ وقت آیا ہی پڑا ہے آپ شہباز سے لڑنے کے لیے تیار ہو جاؤ۔

لیکن ذرا بے چینی ہے کہ راز سے پرده اٹھ نہیں رہا۔

میں نے افکار کے چہرے سے اٹھایا پردہ  
 کم نگاہی کا تیرے ذہن پہ چھایا پردہ  
 پہلے آپ جاؤ اور یہ دیکھو کہ کس بات پر فکر مند ہو؟ فکر میں ہم اپنی  
 زندگی کو ترتیب دیتے ہیں۔ فکر کو جاری رہنا چاہیے۔ اگر فکر صحیح ہو تو یہ ہونیس سکتا  
 کہ فطرت آگاہ نہ کرے۔ مسلمان ہونے کی حیثیت سے آپ کو اللہ نے آگاہ  
 کر دیا کہ یہ کرو اور یہ نہ کرو اور آپ کی ایک میعاد ہے اور ایک مقررہ مدت ہے  
 جس کے لیے آپ کو دنیا میں بھیجا گیا اور پھر آپ اللہ کے پاس واپس لوٹا دیے  
 جائیں گے، اس وقت آپ اللہ کے سامنے اپنے حساب کتاب کے جواب دہ ہوں  
 گے۔ انا اللہ و انا الیہ راجعون آپ سے یہیں پوچھا جائے گا کہ فرانس میں  
 کیا ہو رہا تھا بلکہ یہ پوچھا جائے گا کہ آپ کو جو صلاحیتیں دی گئی تھیں انہیں کہاں  
 استعمال کیا اور آپ کے پاس جو پیسہ آیا اس میں حرام کا شہر تو نہیں تھا اور کیا آپ  
 کے پیٹ میں کسی یتیم کے مال کی آگ تو نہیں تھی؟ کیا آپ کے وعدے ایفا  
 ہوتے تھے؟ کیا آپ نے اللہ کے فرمان میں ملاوٹ تو نہیں کی؟ کیا آپ نے یہ  
 سمجھ لیا تھا کہ ہمیشہ دنیا میں رہیں گے؟ کیا آپ کو اپنے سے پہلے رخصت ہونے  
 والے نظر نہیں آئے؟ کیا آپ نے سچ کو باطل کا لباس تو نہیں پہنایا تھا؟ اور کیا  
 آپ نے گفتگو میں ابہام کا راستہ تو اختیار نہیں کیا تھا؟ ابہام یہ ہوتا ہے کہ جب  
 بات Clear نہ کی جائے مثلاً کہاں سے آرہے ہو؟ ”میں وہاں سے آرہا  
 ہوں“ ”کدر گئے تھے؟“ وہاں گیا تھا۔ ”کہاں رہتے ہو؟“ بڑی  
 تکلیف میں رہتا ہوں۔ یہ ساری بہم باتیں ہیں اور ممکن بات منافقت کے قریب

ہے۔ وہ شخص جوان سوالوں کا جواب نہ دے سکے وہ کسی کی اصلاح نہیں کر سکتا۔  
جس شخص نے اپنی زندگی کسی کام کے لیے وقف نہیں کی اور چاہتا ہے کہ اصلاح  
ہو جائے وہی تو مجرم ہے کیونکہ یہ شخص اپنی استعداد کو استعمال نہیں کرتا۔ اگر آپ  
اپنی استعداد کو فی سبیل اللہ اور فی سبیل ملک استعمال کرو تو آپ کے لیے کوئی  
مسئلہ نہیں رہ جائے گا۔ اور آپ کے پاس جو بہتر اشیاء ہیں اس راہ میں خرچ  
کر دو۔ بات ساری نیت کی ہے۔ مثلاً حج عمل کا نام نہیں نیت کا نام ہے۔ اگر دل  
میں عزت نہ ہو، احترام نہ ہو، اللہ اور اللہ کے محبوب ﷺ کی محبت نہ ہو تو حج کا سفر  
دنیاداری ہے۔ اور اگر نیت صحیح ہو تو گھر میں حج موجود ہے کیونکہ اللہ تو آپ کے  
دلوں کے قریب رہتا ہے اور آپ کی نیت کے پاس رہتا ہے۔ اگر آپ کی نیت  
اللہ ہے تو وہ چھوٹی چھوٹی بالوں پر بڑا راضی ہو جاتا ہے۔ آپ یہ مانتے ہو کہ آپ  
ایک چھوٹے سے اور فانی انسان ہو اور وہ اس وسیع کائنات کا مالک ہے اور وحدہ  
لاشریک۔ آپ دیکھو کہ آپ کی اہمیت کیا ہے؟ آپ کے لیے اس دنیا میں سب  
سے بڑے انسان یعنی حضور پاک ﷺ کو بھیجا، ان کے ذریعے اپنا آسمانی پیغام، تم  
زمینی آدمیوں تک پہنچادیا۔ اتنی بڑی اور وسیع کائنات کا خالق اور مالک اللہ آپ  
کو نظر انداز نہیں کرتا اور آپ کی ذاتی زندگی اور دوسروں کے ساتھ لین دین کو حج  
کرتا رہتا ہے اور پھر اس نے آپ کا نمبر لگایا ہوا ہے تا کہ کوئی موت سے بچانے  
رہے۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ کوئی آدمی Miss ہو جائے اور موت سے نکل جائے۔ جو  
موت سے نہیں نکلا وہ خدا سے نہیں نکل سکتا۔ یہاں پر آپ کا ٹھہرنا پروگرام کے  
مطابق ہے اور پروگرام آسمانی ہے۔ آپ کو سمجھاں لیے نہیں آتی کہ سفر زمین کا

ہے اور حکم آسان سے آ رہا ہے۔ جب ریل اینٹ کے ذریعے اللہ نے اپنا ازیٰ امانت نامہ یعنی کلام مجید حضور پاک ﷺ تک پہنچایا۔ اب کوئی شخص چلتے چلتے کلمہ پڑھ گیا اور مسلمان ہو گیا تو کائنات میں اس کی دھوم مج گئی۔ اور کوئی منافق رہ گیا۔ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ یہ منافق جب اپنے شیطانوں کے پاس جاتے ہیں تو کہتے ہیں ہم ان سے مذاق کر رہے ہیں۔ میں یہ کہتا ہوں کہ اللہ کو یہ سب معلوم ہے کہ تہائی میں کیا ہوا گناہ محفلوں میں نج ہو گا اور تہائی میں کی ہوئی تو بے قبول ہو جائے گی۔ آپ سے اللہ تعالیٰ وہ بات نہیں پوچھے گا جو آپ کی استعداد میں نہیں ہے۔ مثلاً بوڑھے سے یہ نہیں پوچھا جائے گا کہ دوڑ لگا سکتے ہو؟ اللہ تعالیٰ آپ سے آپ کی صلاحیتوں اور استعداد کے مطابق پوچھے گا۔ آپ کے اندر اندیشہ اس لیے پیدا ہو رہا ہے کہ جو وقت کی Call ہے آپ اس پر بلیک نہیں کہہ رہے بلکہ صرف گفتگو کر رہے ہیں۔ آپ کے پاس جتنا بھی عمل ہے اس کے مطابق چل پڑو۔ اگر اقبال کو کسی نے جگایا تھا تو وہی حالات اب آپ پر بھی آئے ہوئے ہیں۔ اقبال کو اقبال بنانے میں جو واقعہ موجود تھا وہ واقعہ آپ کے پاس بھی موجود ہے۔ ایک آدمی دوسرے آدمی کے پاس سے گزر گیا اور ایک واقعہ بن گیا حالانکہ وہ اور لوگوں کے پاس سے بھی گزر رہا ہوگا۔ واقعہ کب بتتا ہے؟ جب مشاہدہ کرنے والا کھرا مشاہدہ کرے۔ اگر آپ صحیح سوچ رہے ہیں اور صحیح غور کر رہے ہیں تو کوئی وجہ نہیں کہ فطرت کی وجہ سے آپ کو راستہ نہ ملے۔ کچھ ہی عرصہ پہلے کی بات ہے کہ ہندوستان کے ۹۰۰ اکروڑ پسمندہ مسلمان، گھبرائے ہوئے مسلمان، منتشر مسلمان اور سیاسی و سماجی ناہموار یوں سے پے ہوئے مسلمان ایک اپیسا شعور حاصل کر گئے

کہ یہ Country بنا دی۔ دس کروڑ پریشان، غلام اور سیاسی اور معاشری طور پر کمزور مسلمانوں نے ایک طاقت ور مسلمان ملک بنایا اور آج آپ طاقت ور ہو اور مال و دولت کی فراوانیاں ہیں اور اندیشے آپ کا فیشن ہیں۔ آپ اندیشہ بیان کرتے رہتے ہو اور اپنے مکان بھی بناتے رہتے ہو۔ اس ماں کا اندیشہ سچا ہوتا ہے جس کا بیٹا بیمار ہو۔ اس شخص کا اندیشہ صحیح ہوتا ہے جس کا دوست رخصت ہو رہا ہو یہ ان کی Commitment ہے، اور آپ یہ دیکھو کہ آپ کی Commitment کیا ہے؟ آپ کی Commitment ملک کی تغیری ہے یا اپنی تغیری؟ اگر آپ ذاتی تغیر کو ملک پر شارکر دو تو آپ کا مسئلہ حل ہو جائے گا۔ اللہ کی بات دیکھو ایک آدمی نے اسلام کا کوئی خاص علم بھی حاصل نہیں کیا، صرف مخلص تھا اور اس میں تھوڑا بہت سلوک موجود تھا، اللہ نے ایسی مہربانی کی کہ دس کروڑ افراد مسلمانوں کو اس کے ساتھ عقیدت ہو گئی، محبت ہو گئی اور وہ ان کا کنارہ بن گیا۔

آپ اگر لیڈر ہو تو آپ کے ساتھ آپ کے Follower کی محبت نہیں ہے۔ آپ اگر Follower ہو تو آپ کے اندر کسی لیڈر کا احترام نہیں ہے۔ آپ اس ملک کے آدمی ہو اور ملک کو توڑتے جا رہے ہو۔ کوئی شخص ایسا نہیں جو اپنی تغیر کو ملک کی تغیر پر شارکرے۔ ہر آدمی اپنے آپ کو پہلے اور ملک کو اپنے بعد رکھتا ہے۔ یہ تو خدا کا فضل ہے جس کی وجہ سے یہ Country، چاہوا ہے اور آپ لوگوں کی حرکتوں کے باوجود چاہوا ہے۔ لوگوں نے اس ملک میں بہت ہی جھوٹ بولے ہیں، دعا کرو کہ اب ان کا انجام ہونا چاہیے۔ دعا کرو کہ اللہ تعالیٰ اس ملک کو اس کے حقیقی دارثوں کے پاس پہنچائے۔ ایک شخص بھوری سے چل کر لا ہو رکی سرز میں میں آیا

اور بے شمار ہندوؤں کو مسلمان کیا۔ آپ اس بات کو مانتے ہیں نا! ان کا نام داتا صاحب ہے۔ اسی طرح ایک شخص نے اجمیر شریف میں لاکھوں مسلمان کیے۔ ان کا نام خواجہ غریب نواز ہے۔ کیا آپ اس بات کو مانتے ہیں۔ اگر آپ اس بات کو مانتے ہیں تو کیا یہ کمالات ختم ہو گئے ہیں؟ ختم تو نہیں ہونے چاہئیں۔ ایسی بات ختم کرنا تو اس کی فطرت ہی نہیں ہے۔ قائدِ اعظم کو دیکھو وہ ایسے لیدر تھے جن کے سامنے مناسب لیدر شپ والے لوگ ختم ہو گئے۔ آپ مذہبی طور پر مولانا ابوالکلام آزاد کے مقام سے انکار کر سکتے ہیں مگر Talent سے انکار کیے ہو۔ اسی طرح اور بھی اس وقت کی شخصیات تھیں جن کی قابلیت سے انکار نہیں کیا جاسکتا۔ مگر قائدِ اعظم کو اللہ نے ملیسا سورج بنایا کہ کوئی ستارہ اس کے سامنے چمک ہی نہ سکا۔ بڑے بڑے شہسوار تھے لیکن کسی کی ایک نہ چلی۔ عطاء اللہ شاہ بخاری صاحب بڑے اچھے عالم تھے، خوب تقریر کیا کرتے تھے، دن کیا اور رات کیا۔ رلاتے بھی تھے اور ہنساتے بھی تھے۔ ایک مرتبہ کہنے لگے کہ تم نے اس جلسے میں شرکت کی، پسیے بھی دیئے، روئے بھی اور ہنسنے بھی، میں جانتا ہوں کہ تم میرے جلسے میں آتے رہو گے مگر ووٹ مسلم لیگ کو دو گے۔ تو یہ تھا قائدِ اعظم کا اعزاز۔ یہ اعزاز فطرت کی طرف سے تھا۔ فطرت نے ایسا واقعہ کر کے دکھایا، ایسا واقعہ دوبارہ نہیں ہو سکتا۔ اب آپ اپنے طور پر سوچو اور اللہ کا دروازہ ہٹکھٹھاوتا کہ اس طرح کا واقعہ ہو جائے۔ شاید آپ کو جواب مل جائے۔ پھر اللہ تعالیٰ ایک ایسا آدمی بھیجے گا کہ اس کے سامنے کسی کی بات نہیں چل سکے گی۔ اس وقت یہ واقعہ مکمل ہو جائے گا۔ وہ آدمی انصاف کرے گا۔ وہ انصاف کرتے وقت اپنے اور

غیر میں تمیز کرنا چھوڑ دے گا۔ ابھی آپ اپنے بارے میں انصاف کرو کہ جو چیز آپ اپنے بارے میں کہہ رہے ہو وہ دوسرے کے مقابلے میں کیا کہہ رہے ہو۔ آپ اپنے گھر میں کیا سوچتے ہو اور باہر نکل کے کیا سوچتے ہو۔ کسی نے آپ سے کیا کہا اور کسی سے آپ نے کیا کہا۔ آپ کے حق میں لوگ کیا فیصلہ کرتے ہیں اور آپ کے خلاف کیا فیصلہ ہوتے ہیں۔ آپ کا دوست ایسا آدمی ہونا چاہیے جو اللہ کی طرف سے فیصلہ کر سکے۔ Wait for him, find him or become

دین کا علم علماء کے پاس زیادہ تھا، دنیا کا علم ہندوؤں کے پاس that person. زیادہ تھا مگر نصیب کا علم قائد اعظم کے پاس زیادہ تھا۔ آپ بھی نصیب کا دروازہ کھٹکھٹاوا۔ یا وہ آدمی بن جاؤ یا اس کو دریافت کرو۔ باقی فکر کی کوئی بات نہیں۔ فکر اس کو ہوتی ہے جس کو نیند نہ آئے، جس کو نیند آجائے اسے فکر نہیں ہے بلکہ فکر کا فیشن ہے۔ اگر آپ کو پاکستان کی فکر لگ گئی تو خواہ مخواہ آپ کی نیندیں خراب ہو جائیں گی، پھر اپنا سامان پاکستان پر قربان کرنا شروع کر دو گے اور چیزیں اکٹھی کرنا بند کر دو گے۔ اپنا فکر کرنا بھول جاؤ گے۔ جو لوگ یہ سمجھتے ہیں کہ یہ سرز میں اللہ اور رسول ﷺ کے نام پر حاصل کی گئی تھی تو اس کی حفاظت کرنا ان کا فرض ہے۔ باقی لوگوں کو یہ احساس دلایا جائے کہ اگر یہ بڑا گھرنہ رہا تو تمہارے چھوٹے چھوٹے گھر بھی نہیں رہیں گے۔ لوگوں کو گھر کا احساس نہیں ہے۔ انلس کو تو وہی فتح کرے گا جو کشتیاں جلا کر جائے گا۔ یہاں جو لوگ حکومت میں ہیں وہ کہتے ہیں یہ ہمارا ملک ہے اور اپنے مخالفوں کو عذار کہتے ہیں اور نااہل کہتے ہیں۔ جو حکومت کا طالب ہے وہ حکمران کے بارے میں کہے گا کہ ملک کو نقصان

پہنچا رہا ہے اور حکمران اسے غدار کہے گا اور انتشار پھیلانے والا کہے گا۔ یہ آپ کا  
تصور ہے۔ کوئی Reality تو ہے ہی نہیں۔ جو لوگ آج آپ کے جلسے میں آئیں  
گے وہ کل آپ کے مخالف کے جلسے میں بھی ہوں گے۔ یہ لوگ گھروں کے ستائے  
ہوئے ہیں، گھروں میں دیے بھی گرمی ہوتی ہے، اس لیے جلسے میں زندہ با مردہ  
باد کرنے آجاتے ہیں۔ ان جھوٹے انسانوں میں سے آدمی کامیلہ کیسے ہو گا؟ سچے  
آدمیوں کو لکھا کرنے کے لیے پہلے اپنے اندر رحیق پیدا کرو۔ یہ سچ آپ کی عبادت  
ہے ورنہ اپنی ہستی سے زیادہ اپنا نام نہ پھیلاو، نہیں تو پریشان ہو جاؤ گے۔ کیوں  
ہلاک کرتے ہو اپنے آپ کو؟ ایسی صورت میں بزرگوں کا قول ہے کہ ”ہمارے  
اوٹ تو واپس کرو؛ جس کا خانہ کعبہ ہے وہ خود اس کی حفاظت کر لے گا“۔ ایک دعا  
دل سے کرو جو کہ تم نے نہیں کرنی یعنی جو موجودہ حاکم ہے اللہ اس کی اصلاح  
فرمائے اور اس کو توفیق دے کہ وہ حکومت کرتا ہی چلا جائے اور ملک میں سب  
ٹھیک ٹھاک ہو جائے۔ مگر تم دعائیں کرو گے کیونکہ اب حکومت میں تمہاری باری  
آنی ہے۔ یہ دعا آپ کے پاس ہے لیکن آپ نہیں کریں گے۔ آپ کہیں گے  
اسے اللہ نے تو معاف کر دیا میں معاف نہیں کروں گا۔ اس کو کہتے ہیں ذاتی عناد۔  
اگر آپ نے ذاتی عناد رکھنا ہی ہے تو اپنے اندر صلاحیت بھی پیدا کرو۔ اگر صرف  
آرزو ہو اور صلاحیت نہ ہو تو پریشانی ہو جائے گی۔ آپ تو فقیر کو پانچ روپے بلکہ  
پانچ چونیاں نہیں دے سکتے، پھر آپ ہی بتاؤ آپ کیا حق رکھتے ہو حکومت لینے  
کا۔ حکومت حاصل کرنے کے لیے یا تو اس بندے کو حاصل کرلو یا وہ بندہ آپ خود  
ہی بن جاؤ یا پھر کسی کا انتظار کرلو۔ ہیر و آپ بن نہیں سکتے کسی ہیر و والے کے

ساتھ مل جاویا پھر انتظار کرو اور دعا کرو کہ یا اللہ مہربانی فرماب بات ہمارے بس  
 سے باہر ہے۔ بات اللہ کے خواں کر، کشتی وہ جانے، سمندر وہ جانے، موجیں وہ  
 جانے، لہریں وہ جانے، لنگر وہ جانے اور لنگر اندازیاں وہ جانے یا پھر یہ  
 کہو کہ یا اللہ آپ دخل نہ دینا میں خود ہی فیصلہ کرلوں گا۔ ایک کہانی آپ نے سنی  
 ہو گی۔ ایک آدمی دوسرے شخص کو مارنے گیا۔ جب اس کا دشمن تلوار کی زد میں  
 آ گیا تو اچانک بچالی گری اور اس کی کشتی ڈوب گئی۔ جس نے انتقام لینا تھا اس نے  
 فطرت کی طرف اشارہ کیا کہ تو بڑا ظالم ہے، تو نے اس کو مار دیا لیکن میری تلوار  
 کے بغیر مارا، میرا خون تب ٹھنڈا ہوتا جب یہ میری تلوار سے مرتا۔ اب مجھ میں  
 ہمیشہ حسرت ہی رہے گی۔ تو یہ ہیں آپ کی خوبیاں۔ آپ کے انتقام کا جذبہ ختم ہی  
 نہیں ہو رہا اور خواہش رکھتے ہو ملک چلانے کی۔ اپنی استعداد سے ماوراء اور مساوا  
 خواہش نہ کیا کرؤ یہ ہلاکت ہے ہلاکت کیا ہے؟ استعداد سے زیادہ کی  
 تمنا۔ اور آسودگی کیا ہے؟ استعداد سے کم سفر اللہ قادر ہے وہ ہمارا مسئلہ بھی  
 ضرور حل کرے گا۔ دعا کیا کرو کہ انہی مسلمانوں سے کام لے لے۔ اپنی غیرت کو  
 استعداد بنالو ابھی انڈیا جانا ہے۔ کیا آپ میں کوئی ایسا ہے جو انڈیا سے آیا  
 ہو اور آتے وقت یعنی Migration کے وقت یہ کہہ آیا ہو کہ ہم پھر آئیں گے  
 فاتحین ہو کر آئیں گے۔ یہ بات بھی آپ بھول گئے۔ نہ وہی یاد رہی نہ لاہور  
 یاد رہا، صرف پریشانیاں یاد رہ گئیں، اپنے ذاتی کام یاد رہ گئے، ذاتی تعمیر میں  
 مصروف ہو گئے۔ اس لیے دعا کرو کہ اللہ آپ کو آپ کا حق دے۔ حق کیا ہے؟  
 استعداد کے مطابق حاصل احسان کیا ہے؟ حق سے زیادہ مل جانا

محرومی کیا ہے؟ حق سے کم ملنا — تاریخ میں جو حکمران گزرے ہیں ان کا ارادہ ہوتا تھا کہ دنیا کو فتح کریں لیکن پھر زندگی مہلت نہیں دیتی۔ ایک فاتح کو ایک بزرگ نے بتایا کہ فتح کرنے کی خواہش کو فتح کر لو تو نج جاؤ گے۔ زمین کو تو کوئی فتح نہیں کرتا، زمین تو ایسے ہی رہتی ہے، انسانوں کی فصلیں اگتی ہیں اور کٹتی ہیں لیکن زمین یہیں رہتی ہے۔ یہ ہندرات بھی محل تھے اور آج کے محل بھی ہندر ہو جائیں گے۔ حاصل، محرومیاں اور اندیشے ختم ہو جائیں گے۔ آپ کو پتہ ہے کہ پچاس سال میں بھرا ہو شہرا پنے موجود آدمیوں سے بالکل خالی ہو جاتا ہے اور نئے سرے سے بھر جاتا ہے۔ لوگ سمجھتے ہیں کہ شہر آباد ہو گیا ہے مگر واقف چہرہ ایک بھی نہیں ملتا۔ اسی طرح آپ کبھی اپنے گاؤں جاؤ تو گاؤں بھرے ہوئے ہیں لیکن سنگی اور ساتھی کسی اور طرف چلے گئے ہیں۔ ہمیں بھی کسی اور طرف جانا ہے۔ اس سے پہلے کہ چلے جاؤ آپ سچ بول جاؤ۔ کوئی سچا کام کر جاؤ جھوٹ نہ بولو انتشار اور فساد نہ پھیلاو، اپنی استعداد کو پڑھاؤ اور آنے والی نسلوں کو سچ دے جاؤ۔ پیر بھی جھوٹا نہیں ہونا چاہیے، مولوی بھی جھوٹا نہیں ہونا چاہیے، استاد بھی جھوٹا نہیں ہونا چاہیے اور سیاست دان تو بالکل ہی جھوٹا نہیں ہونا چاہیے۔ یہ میں آپ کو وارنگ کے طور پر اطلاع دے رہا ہوں۔ جس کی بات جتنے ابلاغ میں جائے گی اس کا گناہ اتنا ہی زیادہ ہو گا۔ ایک آدمی اگر Public Sector میں جھوٹ بولے گا تو جتنے سامعین ہوں گے اتنا ہی اس کا گناہ ہو گا۔ اس لیے کبھی سٹچ پر جھوٹ نہ بولنا۔ اب آپ کہو گے کہ اگر سیاست میں جھوٹ نہ ہو تو سیاست میں کیا رہ جاتا ہے؟ سیاسی تقریر اکثر یہ ہوتی ہے کہ موجودہ حکومت نااہل ہے اور حکومت کہتی ہے

کہ یہ سارے شرپند ہیں اور غیر ملکی ایجنت ہیں اور اسلام کو نقصان دے رہے ہیں۔ اور اصل حالت یہ ہے کہ غریب آدمی کے حالات خراب ہوتے جا رہے ہیں اور سرحدوں پر علیحدہ خطرہ ہے۔ حکمران ادھر عمرہ کرنے چلے جاتے ہیں یا حکرنے چلے جاتے ہیں اور عاقبت یہاں ملک میں تباہ ہو رہی ہے۔ بادشاہ کو صرف نیک نہیں ہونا چاہیے بلکہ اہل بھی ہونا چاہیے بلکہ خوبیوں والا ہونا چاہیے۔ صلاحیت والا ہی صحیح کام کر سکتا ہے۔ صلاحیت کو شوق کے کناروں سے باہر نہیں جانا چاہیے۔ اپنے شوق کو صلاحیت میں رکھو اور اپنے بیان کو صداقت میں رکھو اور اپنے تقاضے کو حقوق کے قریب رکھو اور اپنی زندگی کی اللہ کے حکم میں رکھو اگر یہ اللہ کے حکم میں نہیں ہے تو پھر یہنا فرمائی ہوگی۔ ہماری یہی زندگی ہماری عاقبت ہے، ہماری اور کوئی عاقبت نہیں۔ اپنی عاقبت بنانے کے لیے اپنی صلاحیت استعمال کرو۔

سوال:

صلاحیت کی تعریف کیا ہے؟

جواب:

جس شخص کو محنت میں Pleasure محسوس ہو وہ صلاحیت والا ہے اور جس کو محنت میں Pain ہو وہ صلاحیت سے محروم ہے، بلکہ جس کو محنت میں اذیت ہو رہی ہو وہ صلاحیت سے محروم ہے۔

سوال:

سر! کیا Planning نہیں کرنی چاہیے؟ اور اگر کرنی چاہیے تو اس کے

بارے میں میں وضاحت فرمادیں۔

جواب:

میں آپ کو Planning سے نہیں روکتا۔ پلانگ کا مقصد یہ ہے کہ جو چیز آپ کے پاس Available ہے اور آپ کے قبضے میں ہے یعنی آپ کی زندگی پر آپ کو پلانگ کا حق ہے۔ جس چیز پر آپ کو اختیار نہیں، اس پر پلانگ کیا۔ مثلاً آپ کو دل پر اختیار نہیں تو اس حوالے سے پلانگ چلتی نہیں۔ اچھی خاصی زندگی ہوتی ہے اور کوئی پاس سے گزر جائے تو آپ پریشان ہو جاتے ہیں۔ پلانگ یہ ہے کہ اللہ پر راضی رہنا سیکھو۔ زندگی پر راضی رہنا سیکھو۔ دوسروں کے عمل سے پریشان نہ ہوا کرو۔ دوسروں کا کام ہی پریشان کرنا ہے۔ جس نے دوسروں کے عمل کو اپنی پریشانی نہ بنایا وہ آدمی کامیاب ہے۔ ابھی تو آپ کو اپنے اعمال کی پریشانی شروع نہیں ہوئی، جو گل آپ نے کھلایا ہے اب اس کی بھی پریشانی شروع ہونے والی ہے۔ اپنے ساتھ مہربانی کرو۔ اپنا عمل ایسا کرو کہ پریشانی نہ بنے۔ پلانگ ضرور کرو مگر یہ بھی سوچو کہ اگر حالات اپنے اختیار میں نہ ہوں تو پھر پریشان نہ ہو جانا۔ پھر یہ نہ کہنا کہ میں نے سوچا تو کچھ اور تھابات کچھ اور ہو گئی۔ پلانگ والے لوگ اکثر یہی کہتے ہیں کہ بات کہیں نہ کہیں رہ گئی۔ جب مکمل اختیار آتا ہے تو اس وقت زندگی ختم ہونے کو ہوتی ہے۔ تو پلانگ کرو لیکن کھراۓ بغیر اور پریشان ہوئے بغیر۔ یہ بات یاد رکھو کہ اگر عذاب آنے والا ہو اور آیا نہ ہو تو وہی وقت ہے دعا کا۔ اس وقت جو دعائے مانگے وہ جھوٹا ہے۔ اگر عذاب آگیا تو اس وقت دعا چھن جائے گی۔ جب عذاب آنے کا وقت ہوتا ہے۔

تو بہ چھن جاتی ہے۔ عذاب آنے کا امکان ہو تو جو دعا نہ کرے وہ بہت ہی جھوٹا  
 آدمی ہے اور بڑا منافق ہے۔ عذاب چونکہ اللہ کی گرفت کا نام ہے اور جو شخص  
 معافی نہ مانگے تو سمجھو کر بہت ہی با غی انسان ہے ہمیں تو ابھی تک کسی عذاب کے  
 آنے کا اندر یہ نہیں ہے۔ آپ کو یہ اندر یہ کیسے ہو گیا کہ جس کی پلانگ کا سوچ  
 رہے ہو۔ اللہ کا عذاب اس وقت تک نہیں آتا جب تک عذاب سے ڈرانے والا  
 نہیں آتا۔ یہ اس کی روایت ہے۔ پہلے بشیر و نذر آتا ہے اور فرماتا ہے کہ ”اے  
 لوگو! تم نے جو عمل کیے ہیں اس کی وجہ سے عذاب آنے والا ہے۔ لہذا اپنے  
 اعمال سے نجات پاؤ“۔ جب بھی کوئی معاشرہ با غی ہو جائے تو اللہ تعالیٰ کی طرف  
 سے اس پر عذاب آیا کرتا ہے۔ جیسا کہ آپ پڑھتے ہیں کہ اسلام سے پہلے عرب  
 کا معاشرہ بہت خراب تھا اور تباہ ہونا چاہیے تھا۔ لیکن اللہ نے اللہ والا کام کیا  
 اور اس معاشرے کو تباہ کرنے کی بجائے اس میں حضور پاک ﷺ کو رحمۃ اللعالمین  
 بنایا کر بھیج دیا۔ آپ کا معاشرہ ابھی اتنا تباہ نہیں ہوا۔ اس کے لیے دعا کرو کہ اللہ  
 تعالیٰ اپنی مہربانی فرمائے۔ اس کی تھوڑی سی مہربانی سے بھی تمہارا گزار ہو جائے  
 گا۔ بس تم اپنی ہستی سے زیادہ چھلانگ نہ لگانا اور استعداد سے باہر عمل نہ کرنا ورنہ  
 ہلاک ہو جاؤ گے۔ اگر شوق نہ ہو پھر بھی عمل نہ کرنا ورنہ ہلاک ہو جاؤ گے۔ آپ  
 میں شوق بھی نہیں، استعداد بھی نہیں اور عمل کرتے جا رہے ہو۔ آپ میں صرف  
 گھبراہٹ اور شہر کا اندر یہ ہے کہ شہر کیسے چلے گا۔ اس طرح چلے گا جس طرح تم  
 سے پہلے چل رہا تھا۔ انڈیا آپ کا ٹھنڈا ہے مگر اپنے عذاب میں بتلا ہے۔ ان پر  
 ایک وقت آیا ہوا ہے۔ آپ تو پھر بھی آسودہ بیٹھنے ہو ڈال بہت پریشانی ہے۔

آپ گھبرايانہ کرو۔ کسی کشتی میں ایک آدمی بھی خوش نصیب ہو تو کشتی کو ڈوبنے کا حکم نہیں ہوتا۔ اگر آپ خوش نصیب نہیں ہیں تو آپ کے بچے ضرور خوش نصیب ہوں گے۔ آپ بد نصیبی کی آرزو نہ کیا کرو۔ اگر آپ کو یقین ہوتا کہ ہم تباہ ہونے والے ہیں تو آپ کی نیند اڑ جاتی۔ آپ تو کہتے ہو کہ یہ جلتا رہے اور میرا کاروبار چلتا رہے۔ جلے میں آنے والے عوام نہیں ہوتے بلکہ سڑک پر کام کرنے والے مزدور عوام ہیں۔ آپ تقریروں میں عوام کا ذکر کرتے ہو اور مزدور آپ کا مکان بناتا جا رہا ہے۔ اب جھوٹ بولنا چھوڑ دیا جائے تو ملک نج جائے گا۔ ملک جس کا ہے وہ اسے بچالے گا۔ آپ اپنے دائرہ کار میں انصاف کرلو گھروالوں کو خوش رکھو، اللہ خوش ہو جائے گا۔ اللہ سے جتنا تعلق ہو گا اتنا ہی انسان کے فرائض بدلتے جائیں گے۔ اللہ کو خوش رکھنے کی پلانگ ضرور کرو۔

سوال:

سر! کیا ماننے والے اور چاہنے والے کے فرائض مختلف ہوتے ہیں؟

جواب:

ماننے والے کے فرائض اور ہیں اور چاہنے والے کے فرائض اور ہیں۔ اگر آپ اللہ کو ماننے والے ہیں تو آپ پر زکوٰۃ اڑھائی فیصد ہے۔ چاہنے والے کے پاس پیسہ ہی نہیں ہوتا کیونکہ وہ بھی اسی کی راہ میں دے چکا ہوتا ہے۔ چاہنے والے اپنی جان شارکرتا ہے، وہ بیدار رہتا ہے۔ ماننے والے کے لیے نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ ہیں۔ چاہنے والا شہادت کے لیے بیدار رہتا ہے۔ باقی لوگ شہید کے چیخھے ہوتے ہیں اور خود شہید نہیں ہوتے۔ جاننے والا عام آدمی اللہ سے چیزیں

حاصل کرتا ہے مگر چاہئے والا اللہ تعالیٰ کے لیے قربانی دیتا ہے۔ چاہئے والے پر رقت طاری ہو جاتی ہے، آنسو رکتے ہی نہیں۔ چاہئے والا کہتا ہے اس وقت یا تو رات ہے یا آپ کی یاد ہے وہ آدمی رات کو چراغ جلانے گا، یہ حاصل میں اس کی نماز کا وقت ہے۔ شوق ایسا فرض ہے جو محبوب کے فرائض کے سواباتی فرائض حرام کر دیتا ہے۔

### عشق پر آتش حلال، عشق پر حاصل حرام

چاہئے والا محبوب کے تقرب کے علاوہ کسی فرض کو اپنے لی نہیں سمجھتا۔ چاہئے والا کربلاوں سے گزرتا ہے۔ چاہئے والا اسی کا ہو جاتا ہے۔ چاہئے والا کہیں منصور ہو گا، کہیں سرمد ہو گا، کہیں صابر ہو گا، کہیں فرید ہو گا، کہیں خواجہ جمیری ہو گا اور کہیں داتا صاحب ہوں گے۔ چاہئے والے کے فرض اور ہیں ماننے والے کے فرض اور ہیں اور عوام الناس کے فرض اور ہیں۔ یہ شوق کی کہانیاں ہیں۔ شوق نصف شب کو چراغ ضرور جلاتا ہے۔ شوق نہ ہو تو عبادت بھی عبادت نہیں بلکہ سجدہ حرام ہے۔ اگر عشق نہیں ہے تو۔

### عشق نہ ہو اگر تیرا میری نماز کا امام

میرا قیام بھی حباب، میرا سجود بھی حباب

نماز حباب ہو گئی تو باقی کیا رہ گیا۔ عشق کا شوق جو ہے یہ محبوب کے قریب رہنے کے فرض کے علاوہ کسی فرض کو نہیں مانتا بلکہ ماننے کے لیے تیار ہی نہیں ہوتا۔ اگر عشق ہو جائے تو ایک ہی فرض ہوتا ہے اور وہ ہے جلوہ محبوب کی نیرنگیوں کا شوق۔ اسے اور کوئی شوق نہیں رہتا۔ جنون سے کہا گیا کہ کلمہ سناتو اس نے کہا لیلی ہی کلمہ

ہے۔ پھر پوچھا گیا کہ دنیا میں کیا دیکھا ہے؟ اس نے کہا لیلی۔ کوئی اور بات دیکھی؟ کہنے لگا کہ صرف لیلی۔ لیلی مجنوں کی کہانی کو امیر خسرو نے اور ہی رنگ سے لکھا ہے۔ یہ شوق والوں کی بات ہے اور آپ احتیاط کرنے والے لوگ ہو۔

آپ Accelarator بعد میں سوچتے ہو اور Break پہلے سوچتے ہو۔ آپ کو پتہ نہیں کہ حاصل کیا ہے؟ اصل حاصل وہ زندگی ہے جو ہاتھ سے نکل چکی ہے یا اصل زندگی وہ ہے جو ابھی آئی ہی نہیں۔ یہ زندگی تو حجاب ہے۔ یا تو زندگی جا چکی ہے یا زندگی آئی نہیں۔ اصل زندگی وہ ہے جو آپ نے اللہ کی راہ میں خرچ کر دی، وہ آپ کے ساتھ جائے گی۔ جو چیز آپ نے اللہ سے لے کے رکھ لی ہے، یہ رکاوٹ بنے گی، بوجھ بنے گی۔ وہ فرائض جن کا تعلق اس دنیا سے اور دنیا کے اندر رہنے کے ساتھ ہے وہ شوق والوں کی دنیا میں حرام ہیں۔ شوق کا معنی ہے وہ جذبہ جس پر آپ زندگی شمار کرو۔ شریعت ہر آدمی کی برابر ہے لیکن شوق الگ الگ۔ آپ اپنی زندگی لوگوں کے Opinion کے مطابق بسر رنا چھوڑ دو۔ آپ اپنی زندگی دوسروں کے حوالے سے گزارتے ہو اور پریشان ہو جاتے ہو۔ علم اور عمل کی پہچان کرتے جاؤ۔ علم وہ جو عمل میں آجائے۔ جس چیز کا اظہار کر رہے ہو اگر اس کے عمل کا وقت آجائے تو پیچھے نہ ہٹانا۔ مثلاً آپ اظہار یہ کر رہے ہو کہ غصہ نہ کرو اور جب خود کو غصہ آجائے تو معاف کر دینا۔ آپ وہ علم سنبھال کر رکھو جو عمل کے وقت آپ کا پسندیدہ ہو۔ زندگی کو کچھ عطا کرو۔ زندگی سے حاصل کرنا تقریباً چھوڑ دو۔

سوال:

کہتے ہیں کہ سُنگت بدلنی نہیں چاہیے، یہ بات سمجھنہیں آئی!

جواب:

جو علم جس جگہ اور جس حوالے سے آپ پر آشکار ہواں جگہ کو تبدیل نہ کرنا۔ مثلاً جنگل میں یا پہاڑ پر جو واقعہ شروع ہوا ہے وہ وہاں مکمل ہو گا۔ جہاں سے ابتداء ہوئی وہاں پر ہی اس کی انتہا ہو گی۔ جن دوستوں میں بینہ کر آپ پر خیال آشکار ہوں، انہیں دوستوں کے اندر ہی خیال مکمل ہوا کرتا ہے۔ جس دوست سے آپ کو محبت کا سبق ملا، اس دوست کو نہ چھوڑنا۔ جس ماحول میں جس بات کا شعور پیدا ہو، اس ماحول کو Maintain کرو۔ اس سُنگت کو بقداد و اور قائم رکھو۔

سُنگت بدی تو مضمون بدل جائے گا اور آپ کا فیض بند ہو جائے گا۔ آپ جس حساب سے جہاں بھی جا رہے ہو وہ سُنگت قائم رہنی چاہیے، پھر مضمون آشکار ہو جائے گا۔ کسی انعام یا فہرست شخص کے قریب رہو تو انعام مل جائے گا۔ انعام میں حاصل کی ہوئی چیز کو انعام دینے والے کی رضا کے مطابق استعمال کرنا۔ اس کے علاوہ استعمال کرو گے تو انعام سے محروم ہو جاؤ گے۔ عطا کو اپنی مرضی سے استعمال کرنے والا عام طور پر خطا کر جاتا ہے۔ اس لیے عطا کی ہوئی شے کو عطا کرنے والا کی رضا کے مطابق استعمال کرو ورنہ عطا سے الگ ہو جاؤ گے۔

سوال:

عطای کیا ہوتی ہے؟

جواب:

عطای یہ ہوتی ہے کہ آپ کا حق نہیں تھا اور آپ کی پہنچ نہیں تھی؛ آپ کی رسائی نہیں تھی اور نہ آپ کی اس قسم کی عبادت تھی مگر اس نے انعام کر دیا۔ یہ آپ

کا حق نہیں بلکہ اس کی مہربانی ہے۔ عطا کی خوبی یہ ہے کہ یہ آپ کی طلب میں ہی  
 نہیں ہوتی۔ اتنی طلب ہی نہیں ہوتی جتنا وہ دے دیتا ہے۔ عطا کو عطا کرنے  
 والے کی اجازت کے مطابق استعمال کرنے سے عطا قائم ہو جاتی ہے۔  
 عطا امانت ہے، اس کو اجازت کے ساتھ استعمال کرو۔ اس میں ملاوٹ نہ کرو۔  
 اللہ نے اگر کسی کو فقیر نہیں بنایا اور اپنے آپ کو فقیر مشہور کر دے تو اس کی عبرت کا  
 اللہ کو پتہ ہے۔ یعنی کہ اللہ نے جس کام کے لیے آپ نہیں بنایا اور آپ اس کا  
 اظہار کرو تو یہ اللہ پر بہتان ہے۔ اللہ کے ہاں اس بات پر بڑی گرفت ہے۔ اگر  
 کسی نے جھوٹا خواب بیان کر دیا تو اس پر اللہ کا عذاب آئے گا۔ ایسا خواب جو  
 دیکھا نہیں اور بیان کر دیا، یہ بہتان ہے۔ آپ پر عرفان بند ہو جائے گا۔ اس  
 طرح انسان عطا سے دور ہو جاتا ہے۔ آپ اللہ کی عطا کا شکر ادا کرو۔ اور چھوٹی  
 چھوٹی باتوں پر عمل کرو۔ اپنے گھر کو آسان کرو۔ جس شخص کا گھر آسان ہو گیا،  
 اس کا وجود آسان ہو گیا اور زندگی آسان ہو گئی۔ آخرت میں عطا کیا ہو گی؟ جب  
 اللہ آپ کو اپنے دیدار کے قریب لائے۔ زندگی میں عطا کیا ہے؟ جب آپ کے  
 گھر میں آسانی ہوا اور آپ کا ساتھی آپ کے ساتھ آسانی کرے۔ آپ کے  
 ساتھی کا عمل اتنا خوب صورت ہو کہ آپ کے اعتماد کو تکلیف نہ ہو۔ آپ کا ساتھی  
 ہر وقت آپ کے ساتھ نہیں رہتا۔ کبھی آپ کو باہر جانا پڑتا ہے اور کبھی ادھر اُدھر۔  
 ساتھی کا عمل ایسا ہے کہ آپ میں اعتماد کی فضا  
 پیدا کر جاتا ہے۔ اور یہ بھی اللہ کی عطا ہے کہ آپ دوستوں پر اعتماد میں مرو۔ اللہ  
 تعالیٰ آپ کو اعتماد والے ساتھی عطا کرے۔ اعتماد دو گے تو اعتماد ملے گا۔ اللہ تعالیٰ

آپ کو سلامت رکھے۔ چھوٹی سی زندگی ہے۔ اللہ تعالیٰ آپ کو کامیابیاں دے۔

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ

(ترتیب: ڈاکٹر محمد وہب حسین)

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
فِرْمَوْدَاتٍ: حَفْرَتْ وَاصِفٌ عَلَى وَاصِفٍ

- سب سے بد قسمت وہ بُوڑھا ہے جسے بُوڑھا پے میں گناہ کی تمنا ہو۔ ☆
- تیم کامال کھانے والا ہزار تیم خانے بنائے، سکون نہیں پائے گا۔ ☆
- ہم لوگ عجیب حال میں ہیں گھر میں مادری زبان بولتے ہیں، محفلوں میں اردو دفتروں میں انگریزی، عبادت عربی میں کرتے ہیں۔ ☆
- وہ مسافر جسے گاڑی میں سیٹ نہ ملے خود کو بد نصیب سمجھتا ہے اور جب گاڑی حادثے کا شکار ہوتی ہے تو وہی انسان اپنی خوش نصیبی پر فخر کرتا ہے۔ ☆
- صرف بزرگوں کی یادمنانے سے بزرگوں کا فیض نہیں ملتا، بزرگوں کے بتائے ہوئے راستے پر چلنے سے بات نہیں ہے۔ ☆
- چہاڑ خطرے میں ہوتے مسافروں کو دعا سکھانے کی ضرورت نہیں پڑتی۔ ☆
- شہر بھرے کے بھرے رہتے ہیں لیکن ہر دس سال بعد چھرے تبدیل ہو جاتے ہیں۔ ☆
- بادشاہ کو صرف نیک نہیں ہونا چاہیے بلکہ اہل بھی ہونا چاہیے۔ ☆
- پست خیال انسان آ کاس نیل کی طرح خود پھیلتا ہے اور دوسروں کو پھینے سے روکتا ہے۔ ☆
- ہم جسے برداشت نہیں کرتے اس کو بھی اللہ تعالیٰ نے پیدا فرمایا ہے۔ ☆
- صحت خراب ہوتا کوئی بھی موسم خوشنگوار نہیں اور صحت خوشنگوار ہوتا کوئی موسم خراب نہیں۔ ☆
- لوگوں کے عیب چھپاؤ گے تو اللہ تمہارے عیب چھپائے گا۔ ☆
- سب سے بد قسمت وہ انسان ہے جو اپنے مستقبل سے خائف ہے۔ ☆

- ہمارے پاس ہر شے کی کثرت ہے صرف وقت کی قلت ہے۔ ☆  
 جس پر حضور اکرم ﷺ مہربان ہوں اسے اللہ کا قرب ملتا ہے اور جس پر اللہ مہربان  
 ہو سے حضور اکرم ﷺ کا قرب ملتا ہے۔ ☆  
 اگر انسان کو گناہ سے شرمندگی نہیں تو توبہ سے کیا شرمندگی۔ ☆  
 مریض ہونا غریب ہونے کی ابتداء ہے۔ ☆  
 عبادت وہاں نہیں پہنچاتی جہاں غم پہنچادیتا ہے۔ ☆  
 جب عذاب آنے والا ہو تو توبہ چھن جاتی ہے۔ ☆  
 رشوت کی دولت سے اگر حج کیا جائے تو یہ اللہ تعالیٰ کے احکامات کی خلاف  
 ورزی ہی نہیں اس کے نظام کے خلاف بغاوت بھی ہے۔ ☆  
 خوراک تھوڑی کھائیں تو طاقت ملے گی اور اگر وہی خوراک زیادہ کھائیں تو  
 طاقت چھن جائے گی۔ ☆  
 اپنی ہستی سے زیادہ کام کرنا ہلاکت ہے اور اپنی ہستی سے کم کام کرنا بد دینتی ہے۔ ☆  
 تنک کو بھی حیرت سمجھو ورنہ وہ تمہاری آنکھ میں پڑ جائے گا۔ ☆  
 مسلمان وہ ہے جو ہندو کی نگاہوں میں مسلمان ہوئے ہندو نہیں دیکھتا کہ شیعہ کوں  
 ہے اور سنی کوں ہے؟ ☆  
 اپنی علمی کے احساس کا نام علم ہے۔ ☆

## مذکورہ دعاء

- ﴿ جس کا خدا پر یقین نہ ہواں کا دعا پر کیوں یقین ہوگا۔ ﴾
- ﴿ دعا دراصل ندا ہے، فریاد ہے مالک کے سامنے۔ ﴾
- ﴿ دعا دل سے نکلتی ہے بلکہ آنکھ سے آنسو بن کر پیکتی ہے۔ ﴾
- ﴿ دعا کی سب سے بڑی خوبی یہ ہے کہ جہاں دعا مانگنے والا ہے وہیں دعا منظور کرنے والا ہے۔ ﴾
- ﴿ ہاتھ اٹھانا بھی دعا ہے ملتحی نگاہ کا اٹھانا بھی دعا ہے۔ ﴾
- ﴿ ہم اللہ سے وہ چیز مانگتے ہیں جسے ہم خود نہ حاصل کر سکیں۔ ﴾
- ﴿ دعا پر اعتماد ایمان کا اعلیٰ درجہ ہے۔ ﴾
- ﴿ گناہ اور ظلم انسان سے دعا کا حق چھین لیتے ہیں۔ ﴾
- ﴿ دعا مانگنا شرط ہے منظوری شرط نہیں۔ ﴾
- ﴿ دعا سے بلا تی ہے زمانہ بدلتا ہے۔ ﴾
- ﴿ ماں کی دعا داشت ہستی میں سایہ ابر ہے۔ ﴾
- ﴿ پیغمبر کی دعا امت کی فلاح ہے۔ ﴾
- ﴿ نفرت کرنے والا انسان دعا سے محروم ہو جاتا ہے۔ ﴾

﴿ حضرت و اصف علی و اصف ﴾

## خاموشی

﴿ ہم اگر زبان کی پھیلائی ہوئی مصیبتوں کا جائزہ لیں تو معلوم ہو گا کہ  
خاموشی میں کتنی راحت ہے۔

﴿ زیادہ بولنے والا مجبور ہوتا ہے کہ وہ سچ اور جھوٹ کو ملا کر بولے۔  
آواز انسان کو دوسروں سے متعلق کرتی ہے اور خاموشی انسان کو  
دوسروں سے تعارف کرتی ہے۔

﴿ زندگی سراپا اور سربست راز ہے اور راز ہمیشہ خاموش ہوتا ہے اور اگر  
خاموش نہ ہو تو راز نہیں رہتا۔

﴿ باطن کا سفر، اندر وون بینی کا سفر، من کی دنیا کا سفر، دل کی گہرائیوں کا سفر،  
راز ہستی کا سفر، دیدہ وری کا سفر، چشم پینا کا سفر، حق بینی کا سفر اور حق یا بی  
کا سفر، خاموشی کا سفر ہے۔

﴿ خاموش انسان خاموش پانی کی طرح گھرے ہوتے ہیں۔  
انسان بولتا رہتا ہے اور خاموش نہیں ہوتا کیونکہ خاموشی میں اسے  
اپنے رو برو ہونا پڑتا ہے اور وہ اپنے رو برو نہیں ہونا چاہتا۔

﴿ انسن کے قبل از پیدائش زمانے خاموشی کے زمانے ہیں اور ما بعد  
بھی خاموشی ہے۔

﴿ حضرت واصف علی واصف ﴿

## ﴿ خوش نصیب ﴾

﴿ خوش نصیب انسان وہ ہے جو اپنے نصیب پر خوش رہے۔

﴿ آج کا انسان صرف دولت کو خوش نصیبی سمجھتا ہے اور یہی اس کی بدنصیبی کا ثبوت ہے۔

﴿ خوش نصیبی ایک متوازن زندگی کا نام ہے، نہ زندگی سے نرار ہو اور نہ بندگی سے فرار ہو۔

﴿ حضور پاک ﷺ اتنے خوش نصیب ہیں کہ جو آپ کا غلام ہو گیا وہ بھی خوش نصیب کر دیا گیا۔

﴿ خوش نصیب اپنے آپ پر راضی، اپنی زندگی پر راضی، اپنے حال پر راضی، اپنے حالات پر راضی، اپنے خیالات پر راضی اور اپنے خدا پر راضی رہتا ہے۔

﴿ حضرت واصف علی انصاف ﴾

## علم

- اپنی علمی کے احساس کا نام علم ہے۔
- ہم معلوم کو علم کہتے ہیں حالانکہ نامعلوم اور لامعلوم بھی علم ہے۔
- علم بادیج گا ہی اور آہ سحر گا ہی سے ملتا ہے۔
- کتاب کا علم فیضِ نظر تک نہیں پہنچا سکتا، تزکیہ کے بغیر کتاب کا علم خطرے سے خالی نہیں۔
- ہر عذر غافل عالم ہوتا ہے اور ضروری نہیں کہ ہر عالم عارف بھی ہو۔
- ضرورت کا علم اور شے ہے اور علم کی ضرورت اور شے ہے۔
- علم کا مخرج نگاہ ہے اور اس کا مدن کتاب ہے۔
- علمی سے بے علمی بہتر ہے۔
- آج کی تعلیم کا المیہ یہ ہے کہ تلاشِ روزگار کے لیے ہے اور تقرب پروردگار کے لیے نہیں۔
- وہ علم نور ہے جس سے اللہ کی پیچان ہوا و جس علم سے غرور پیدا ہو وہ حجابِ اکبر ہے۔
- زیادہ علم جاننے کا غرور اگر نہ جاننے کی عاجزی میں بدل جائے تو حجابِ اٹھ جاتا ہے۔
- علم اس وقت تک حاصل نہیں ہوتا جب تک کوئی عطا کرنے والا نہ ہو، کیونکہ اصل علم اللہ والے کی نگاہ سے ملتا ہے کتاب سے نہیں۔

﴿حضرت واصف علی واصف﴾

## توبہ

﴿ اگر اپنا گھر اپنے سکون کا باعث نہ بنے تو توبہ کا وقت ہے۔

﴿ اگر مستقبل کا خیال ماضی کی یاد سے پریشان ہو تو توبہ کر لینا مناسب ہے۔

﴿ اگر انسان کو گناہ سے شرمندگی نہیں تو توبہ سے کیا شرمندگی۔

﴿ توبہ منظور ہو جائے تو وہ گناہ دوبارہ سرزد نہیں ہوتا۔

﴿ جب گناہ معاف ہو جائے تو گناہ کی یاد بھی نہیں رہتی۔

﴿ گناہوں میں سب سے بڑا گناہ توبہ شکنی ہے۔

﴿ توبہ کا خیال خوش بختی کی علامت ہے کیونکہ جو اپنے گناہ کو گناہ نہ سمجھے وہ بد قسمت ہے۔

﴿ نیت کا گناہ نیت کی توبہ سے معاف ہو جاتا ہے اور عمل کا گناہ عمل کی توبہ سے دور ہو جاتا ہے۔

﴿ اگر انسان کو اپنے خطا کاریا گناہ گار ہونے کا احساس ہو جائے تو اسے جان لینا چاہیے کہ توبہ کا وقت آگیا ہے۔

﴿ اگر انسان کو یاد آ جائے کہ کامیاب ہونے کے لیے اس نے کتنے جھوٹ بولے ہیں تو اسے توبہ کر لئی چاہیے۔

﴿ حضرت واصف علی واصف ﴿

مطبوعات کا شف پبلیکیشنز

### تصانیف

### حضرت واصف علی واصف<sup>ؒ</sup>

|                         |                  |    |
|-------------------------|------------------|----|
| (نشرپارے)               | کرن کرن سورج     | 1  |
| (مضامین)                | دل دریا سمندر    | 2  |
| (مضامین)                | قطرہ قطرہ قلزم   | 3  |
| (مضامین)                | حرف حرف حقیقت    | 4  |
| (اردو شاعری)            | شب چراغ          | 5  |
| (Aphorisms)             | The Beaming Soul | 6  |
| (Essays)                | Ocean in a drop  | 7  |
| (پنجابی شاعری)          | بھرے بھڑو لے     | 8  |
| (اردو شاعری)            | شب راز           | 9  |
| (نشرپارے)               | بات سے بات       | 10 |
| (خطوط)                  | گمنام ادیب       | 11 |
| (ذمکرنے مقالات انٹرویو) | مکالہ            | 12 |
| (سیرت)                  | ذکر جیب          | 13 |
| (نشرپارے)               | در تپے           | 14 |

|             |          |    |
|-------------|----------|----|
| (سوال جواب) | گفتگو_1  | 15 |
| (سوال جواب) | گفتگو_2  | 16 |
| (سوال جواب) | گفتگو_3  | 17 |
| (سوال جواب) | گفتگو_4  | 18 |
| (سوال جواب) | گفتگو_5  | 19 |
| (سوال جواب) | گفتگو_6  | 20 |
| (سوال جواب) | گفتگو_7  | 21 |
| (سوال جواب) | گفتگو_8  | 22 |
| (سوال جواب) | گفتگو_9  | 23 |
| (سوال جواب) | گفتگو_10 | 24 |
| (سوال جواب) | گفتگو_11 | 25 |
| (سوال جواب) | گفتگو_12 | 26 |
| (سوال جواب) | گفتگو_13 | 27 |
| (سوال جواب) | گفتگو_14 | 28 |
| (سوال جواب) | گفتگو_15 | 29 |
| (سوال جواب) | گفتگو_16 | 30 |
| (سوال جواب) | گفتگو_17 | 31 |
| (سوال جواب) | گفتگو_18 | 32 |
| (سوال جواب) | گفتگو_19 | 33 |
| (سوال جواب) | گفتگو_20 | 34 |
| (سوال جواب) | گفتگو_21 | 35 |
| (سوال جواب) | گفتگو_22 | 36 |
| (سوال جواب) | گفتگو_23 | 37 |

|             |           |    |
|-------------|-----------|----|
| (سوال جواب) | گفتگو۔ 24 | 38 |
| (سوال جواب) | گفتگو۔ 25 | 39 |
| (سوال جواب) | گفتگو۔ 26 | 40 |
| (سوال جواب) | گفتگو۔ 27 | 41 |
| (سوال جواب) | گفتگو۔ 28 | 42 |

﴿کاشف پبلی کیشنر﴾

301-A، جوہر ٹاؤن - لاہور

<http://www.wasifaliwasif.pk>



♦ شوق ایسا فرض ہے کہ جو محبوب کے فرائض کے علاوہ سارے  
 فرائض حرام کر دیتا ہے